

- ●覺者之路叢書
- 陳文彬 主編





中國旅游出版社

89437

麒麟文库 觉者之路丛书

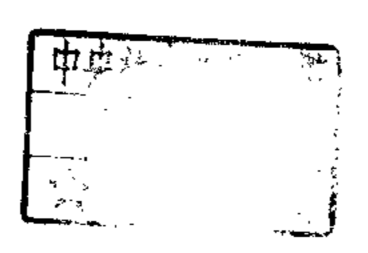


9130/0/

# 空中雨花

——禅的故事

张觉 刘玉慧 穆紫 编著



中国旅游出版社

## (京)新登字 (131号

责任编辑:武冀平

插图绘画:王 蓬

封面绘画:李传琪

#### 图书在版编目(CIP)数据

空中雨花:禅的故事/张觉等编著,一北京:中国 旅游出版社,1994.6

ISBN 7-5032-1020-6

I.空··· I.张··· Ⅱ.禅宗-通俗读物 Ⅳ.B946.5 中国版本图书馆 CIP 数据核字(94)第 04200 号

> 中国旅游出版社出版 (北京建国门内大街甲9号)

北京昌平第二印刷厂印刷 新华书店经销

1994年6月第1版 1994年6月第1次印刷

开本:787×1092毫米 1/32 印张:8

字数:70 千字 印数:3000 册

定价:6,00元

#### 麒麟文库

《觉者之路丛书》 编委会名单

主编 陈文彬

执行主编 林悟道 牟 宏 张培麟

唐彦生 吕觉空 文 殊

编 委 于东生 于是芝 王成府 王来生

于雪飞 王燕福 文二条 宁君浩

冯洁涛 邓瑞桢 龙一鸣 丘来喜

吕觉空 吕佩芬 李若青 李 军

牟 宏 林文生 王如平 林汉城

林先敏 林悟道 杨宇新 杨林竹

杨振先 沈态生 张若先 张适喜

张安昌 张 玲 罗淀芬 周淑兰

孟 伟 赵淑英 赵宝英 胡明辉

贺轶春 夏华东 徐伍来 高益友

黄志勤 黄光荣 黄森光 谢敏生

谢素茹 董作新 焦世俊

#### 序

浩浩宇宙, 茫茫红尘, 大千世界, 何者为本?古往今来, 无数睿智哲人, 扪心探寻。释迦牟尼于菩提树下, 发愿求悟。老子李聃, 著洋洋道德经, 叩度函关。庄子鼓盆而歌。孔子见麟而泣。"路漫漫其修远兮, 吾将上下而求索。"一部人类的历史, 也是人探寻自身心对灵的历史。山重水复疑无路, 柳暗花明又一村。人生真谛一旦领悟, 其心欣欣然; 宇宙妙义一朝会心. 胸襟顿然而宽。哲人的智语, 是人类思维之树开出的绚丽花朵; 觉者的足迹, 是人类文明进程中的宝贵遗产。它的启迪之光照彻今人心地, 它的永恒魅力, 是响彻未来的空谷足音。

这部丛书定名为觉者之路,其中收集了佛禅、道家、儒理及其他名家大觉大悟的故

事,含英咀华,受益匪浅。

大道自然,平常心是道,真理是如此平凡 而伟大,如此朴素而庄严。

火中白雪,海底红尘,觉者的境界又是这样超凡脱俗,美仑美奂,奇崛雄浑。

唯愿读者诸君,能于这套丛书中感悟生命之奥义,倾听自然之箫声,让心中拥有一方净土,自觉觉他,利益众生,在新的思想高度上,实现人的完善、完美、圆满。

是为序。

Resis

## 自 录

| 玄觉    |                                         |        | • 2 |
|-------|-----------------------------------------|--------|-----|
| ●一宿觉  |                                         |        | . 2 |
| ●劝友人  | 考                                       |        | • 5 |
| 陆直    | ·-· ·-· ··· ··· ··· ··· ··· ··· ··· ··· |        | . 9 |
| ●鹅儿出: | 瓶                                       |        | . 9 |
| 石楼    |                                         | •••••  | 12  |
| ●汉国无  | 人                                       | •••••  | 12  |
| 齐安    |                                         |        | 15  |
| ●古佛早  | 已过去                                     | •••••  | 15  |
| ●一棺两。 | p                                       |        | 16  |
| ●犀牛廟  | ******                                  | •••••  | 17  |
| ●请和尚信 | 故主人                                     | •••••• | 18  |
| 惟政    |                                         | ****** | 21  |
| ●说与不: | 发                                       |        | 21  |
| ●房内有名 | 客                                       |        | 22  |
| ●忽见驴□ | 14                                      |        | 23  |
| 智坚    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |        | 26  |
| ●路逢一/ | 差                                       |        | 26  |
| ●挖蕨菜  | ******                                  |        | 27  |
| 激液    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |        | 29  |
| ●射鹿与1 | 自射                                      |        | 29  |
| _     | <del>+</del>                            |        | 31  |
|       |                                         |        | _   |

| •   | 免它做什么           | 32 |
|-----|-----------------|----|
| •   | 抓取處空            | 33 |
| 宝云· |                 | 36 |
| •   | 拿什么吃饭?          | 36 |
| •   | 见僧来便面壁          | 37 |
| 甄叔· |                 | 40 |
| •   | 庭院鹿             | 40 |
| 金牛和 | 尚               | 43 |
| •   | 吃饭来!            | 43 |
| 打地和 | 尚               | 45 |
| •   | 打地示机            | 45 |
| 水潦和 | ]尚              | 48 |
| •   | 当胸一脚            | 48 |
| 賽中· |                 | 51 |
| •   | <b>●</b> 苍天:    | 51 |
| •   | ▶说与做            | 52 |
| •   | 大慈识病            | 54 |
| •   | 般若以何为体          | 55 |
| 普岸· |                 | 58 |
| •   | <b>注杖互打</b>     | 58 |
| •   | 临济访师            | 60 |
| 智通。 |                 | 63 |
| •   | <b>▶</b> 尼姑原是女人 | 63 |
| •   | 举手攀南斗           | 64 |
| 蓄化利 | ]尚              | 67 |
| •   | 普化唱"打"          | 67 |
| 2   |                 |    |

|    | ●普化揺铃・           | ·· · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ••••••                                  | 68  |
|----|------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|-----|
| •  | ●"棒喝"不同          | ·                                       |                                         | ••••••                                  | 70  |
|    | ●觅去处             |                                         |                                         |                                         | 71  |
|    | <b>●</b> 喊! 贼! ・ |                                         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |                                         | 72  |
|    | ●揺鈴入棺・           |                                         |                                         |                                         | 73  |
| 良遂 |                  |                                         |                                         |                                         | 77  |
|    | ●自报姓名・           |                                         |                                         |                                         | 77  |
| 秘魔 | 岩和尚              |                                         |                                         |                                         | 80  |
| (  | ★又叉颈・            |                                         |                                         |                                         | 80  |
| 庆诸 |                  |                                         |                                         |                                         | 83  |
| •  | ●触目菩提·           |                                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         | 84  |
| (  | ●心中有物・           |                                         |                                         |                                         | 85  |
|    | ●出门是草·           |                                         |                                         |                                         | 86  |
| (  | ●空中一片石           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •   | •••••                                   | 88  |
| (  | ●遍世界不曾           | 藏                                       | ••••••                                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | 89  |
| (  | ●笏在僧手・           |                                         |                                         |                                         | 91  |
| (  | ●懵懂僧人・           |                                         |                                         |                                         | 92  |
| (  | ●佛性如處空           | <u> </u>                                | ••••••                                  |                                         | 93  |
| (  | ●落花随水去           |                                         |                                         |                                         | 94  |
| 仲兴 |                  |                                         | ••••••                                  |                                         | 97  |
| (  | ●仲兴做侍者           | ÷                                       |                                         |                                         | 97  |
| (  | ●仲兴省悟。           |                                         |                                         |                                         | 98  |
| (  | ●寻找灵骨:・          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         |                                         | 100 |
| (  | ●仲兴卷帘…           |                                         |                                         |                                         | 102 |
| 善会 |                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |                                         | •••••••                                 | 105 |
| (  | ●省悟迷惑人           |                                         |                                         |                                         | 106 |
|    |                  |                                         |                                         |                                         | 3   |
|    |                  |                                         |                                         |                                         |     |

| ●游鱼自迷                                     | 107 |
|-------------------------------------------|-----|
| ●老僧坐具                                     | 108 |
| ●宁可赤脚                                     | 110 |
| ●"请打死老僧"                                  | 111 |
| ●勿得雷荷世人                                   | 112 |
| 大同                                        | 116 |
| ●卖油翁                                      | 116 |
| ●下雨啦:                                     | 117 |
| ●枯木龙吟                                     | 118 |
| ●金锁未开・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 119 |
| ●推倒这老胡人                                   | 120 |
| 道明                                        | 122 |
| ●五百力士拾石头                                  | 122 |
| ●苕帚疙瘩                                     | 123 |
| ●僧人喝叫                                     | 124 |
| ●秀才书法                                     | 125 |
| ●帽子和门扇                                    | 127 |
| ●僧人偷果                                     | 128 |
| <b>灵观</b>                                 | 131 |
| ●野狐精                                      | 131 |
| ●西院一片地·······                             | 132 |
| ●舌头生疮                                     | 133 |
| 石梯和尚                                      | 135 |
| ●吃饭去                                      | 135 |
| 俱胝和尚                                      | 138 |
| ●一指头禅·······                              | 138 |
|                                           |     |

4

| 感道                                         | 143 |
|--------------------------------------------|-----|
| ●蝉蜕示机・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・  | 143 |
| 道唐                                         | 145 |
| ●道膺认错                                      | 146 |
| ●天神送饭                                      | 147 |
| ●从天降下则贫穷······                             | 148 |
| ●归乡之路····································  | 150 |
| ●新罗僧····································   | 150 |
| ●道膺徽酱                                      | 151 |
| 定上座                                        | 154 |
| ●定上座大悟···································· | 154 |
| ●赤肉团上真人·······                             | 155 |
| ●拋僧入河······                                | 157 |
| 从展                                         | 160 |
| ●见僧教钱                                      | 160 |
| ●入火不烧                                      | 162 |
| ●我不患聋                                      | 163 |
| 弘通                                         | 165 |
| ●拿病来                                       | 165 |
| 归仁                                         | 167 |
| ●灵泉竹                                       | 167 |
| ●见佛似冤家                                     | 168 |
| ●东墙打倒西墙·······                             | 169 |
| ●谁家树不春                                     | 170 |
| 处真                                         | 173 |
| ●有盐无醋····································  | 173 |
|                                            | 5   |

| ●如何是禅                                      | 174 |
|--------------------------------------------|-----|
| ●死后当牛去                                     | 175 |
| 深禅师                                        | 178 |
| ●网中跳鱼                                      | 178 |
| ●白鹭黄莺                                      | 180 |
| 一休                                         | 183 |
| ●母亲的遗嘱······                               | 183 |
| ●独来独往                                      | 185 |
| ●死期到了                                      | 186 |
| ●晒活经                                       | 187 |
| 千利休                                        | 189 |
| ●茶人与刺客・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ | 189 |
| 白隐                                         | 192 |
| ●禅师与摔跤手                                    | 192 |
| ●地狱与天堂                                     | 194 |
| ●白隐与私生子                                    | 195 |
| 南隐                                         | 198 |
| ●一杯茶                                       | 198 |
| 契冲                                         | 200 |
| ●不识头衔                                      | 200 |
| 坦山                                         | 203 |
| ●坦山与云升                                     | 203 |
| ●抱女过河                                      | 204 |
| ●临终通知                                      | 206 |
| 峨山                                         | 207 |
| ●距佛不远·······                               | 207 |
| 6                                          |     |

|          | 7           |
|----------|-------------|
| ●宗旦惜花    | 237         |
| 宗旦       |             |
| ●床头女像    |             |
| 安积良斋     |             |
| ●仙崖劝架    | 233         |
| ●采果敬答    | 232         |
| ●仙崖过关    | 231         |
| ●夜游学僧    | 229         |
| ●禅师的祝福   | 228         |
| 仙崖和尚     | 228         |
| ●得庵学剑    | 226         |
| ●以剑论禅    | <b>22</b> 5 |
| ●"一切皆空"  | 224         |
| 山冈铁舟     | 224         |
| ●洪川写字    | 222         |
| 洪川       | 222         |
| ●良宽劝善    | 219         |
| ●小偷与月亮   | 218         |
| 良宽       | 218         |
| ●一滴水     | 216         |
| 滴水和尚     | 216         |
| ●桃水敬佛    | 214         |
| ●桃水与乞丐   | 212         |
| 桃水       | 212         |
| ● 只管 睡 去 | 209         |
| ●禅师和军人   | 208         |
|          |             |

#### 目录

| 春田悟由                                   | 240 |
|----------------------------------------|-----|
| ●悟由敲钟                                  | 240 |
| ●"没把握"                                 | 241 |
| 后记:::::::::::::::::::::::::::::::::::: | 243 |



(一宿觉) 玄觉

穷释子,□称贫,实是身贫道不贫。贫则身常披 缕褐,道则心藏无价珍。

-----玄党

【译文】 贫穷的出家人,口中常称自己 贫。实际上是身贫而道不贫。贫只是身上常披 破衣服,道则是心中藏有无价珍宝。

玄觉 唐代禅师,字道明,俗姓戴,永嘉(今浙江省内)人。少年时与其兄同日出家。初习天台宗,后谒见六祖慧能,二人应对禅机,心心相印。慧能留玄觉 一宿后玄觉离去,人称其为"一宿觉"和尚,著有《水嘉集》、《永嘉证道歌》。

### 一宿觉

玄觉初到六祖慧能的法会,振动手中锡 2 杖,绕六祖法座走了三圈,然后笔直地站着。

六祖说:"作为僧人,行为应当合乎佛门 仪则和规范,僧师您从哪里来,竟这样傲慢?"

玄觉说:"生死是大事,变化很迅速。"

六祖说:"那为什么不去领会无生无来的的法旨,了悟无速无慢的道理呢?"

玄觉回答:"领会就是无生无灭,了悟本 来无速无慢。

六祖点头称是,当时大众没一个不惊讶的。

玄觉此时才按照礼仪参拜六祖,接着便要告辞,六祖说:"回去得太快了吧?"

玄觉说:"本来便没有动过,怎么谈得上 快呢?"

六祖说:"谁知道没有动过?"

玄觉说:"您人为地在分别动过和没有动过。"

六祖说:"你很知道无生无灭的意思。" 玄觉说:"无生无灭难道还有意思吗?" 六祖说:"无意思有意思是谁在分别?" 玄觉说:"分别也不是意思。"

六祖赞叹道:"妙啊!妙啊!小住一宿再走吧。"

玄觉便住了一宿,第二天告辞下山。当时 人称为"一宿觉",意为仅住一宿,便得觉悟。

●生死事大,变化迅速。禅师了悟万事万 物无生无灭的道理,便不拘礼节,不去人为将 事物区分两边。六祖肯定了玄觉的顿悟,"一 宿觉"成为禅林佳话。对佛门"无生无灭"的法 旨,我们可能会有相同或不同的看法,但禅师 那种由此而表现出的旷达自在的精神风貌, 倒确能使我们在面对生死的困扰,面对世间 纷繁的变化时,保持一种居高临下的开阔狠 光和豁达胸襟。诚如玄觉所作《永嘉证道歌》 中所言:"几回生,凡回死,生死悠悠无定止。 自从顿悟了无生,于诸荣辱何忧喜。"

#### 劝友人书

住婺州浦阳县佐溪山的朗禅师给玄觉禅师写来一信,信中说:他自从到了佐溪山,居住山中,心意泰然。但见青松碧沼,明月自生,名花香果,峰鸟衔将,猿啸长吟,远近皆听。每夜锄头当枕,细草为毡。反观世上峥嵘,竞争人我,只觉得安坐山中,心情舒畅极了。

玄觉接信后,给朗禅师回信一封,谈了他 对隐居山中的看法。玄觉写道:

山中郁郁长林,巍巍山峰,鸟兽喧闹,水 石峥嵘,春夏秋冬,花草随之兴衰,晨昏午夜, 云气随之变化。这种情况下,如未识道而先居 山·则只能是见山而忘其道。相反,如果先识 道而后居山,则会是只见道而忘其山。忘山则 道性怡神,忘道则山形眩目。因此说,能做到 见道忘山,就是处在红尘人间,心中也是寂静 安然的,如果是见山忘道者,就是在山中,心 也是喧闹不止的。

玄觉更写道:人迷称作失,人悟称作得,得失在于人,与环境的喧闹与安静有什么关系?正如自己不懂得驾船,又怎能去怨河水曲折呢?真正了悟了人生道理,那就能逍遥于山谷,放旷于城镇。身体好像是受拘束的,但内心却是泰然的,肉体生活在人世,而精神则是高超的。

●世人厌倦紅尘喧闹,便有出家寻清静之念,似乎远离了红尘,便能摆脱一切烦恼。而 玄觉则认为,清净只在自心,关键是了悟做人 6 的道理。如果本心不静,未悟得正道,即使隐居山中,那山中景物也是喧闹不宁的。在玄觉看来,真正的修行,不在于环境,而在于是否领悟了人生真味。甚至还可以说,玄觉主张的是一种积极入世的修行,而不是一种企图逃避现实的出世修行。这一点,对于我们修养品德,处事待人,是很有启发的。真正的觉者,并不回避人生,而是投身人生,在人生的长河里搏风击浪,从容行舟。任凭风浪起,稳坐钓鱼船。为什么能稳坐?心中自有真理在。



(鹅儿出瓶) 陆亘

陆亘 唐代居士,字崇山,吴地(今江苏苏州一带) 人,曾任县丞、太常博士、刺史、观察使等官职。为官 多有善政,参南泉普愿禅师而悟道。

#### 鹅儿出瓶

陆亘任宣州刺史时问南泉禅师:"古人在 瓶中养了一只鹅。鹅儿渐渐长大,出不了瓶 子。如今不得毁坏瓶子,也不得损伤鹅儿,和 尚您怎样让鹅儿出瓶?"

南泉暎一声:"陆亘大夫!"陆亘应答了一声。

南泉说:"出来啦!"

陆 豆就这样省悟了,当即向南泉敬礼致 谢。

●依照常识,鸠儿出瓶的问题是很难回答

的。陆亘偏要问此,也许是考南粮,也许是自 己真疑。而南泉依禅师的智光,看出陆亘之所 以走不出这死胡同,是把自己的思想、灵性局 限在瓶中小天地了。于是叫一声"陆亘!"陆亘 在瓶外应答,这就"出来了",即让思想、灵性 摆脱了瓶中小天地的束缚,领悟了真我与字 宙同体的道理。这则故事启示我们,考虑问 题,处理事情,要从大处、全盘着力,不要偏于 一隅,更不要将自己的思想禁锢起来,而应该 将自己的思想与生生不息、日日常新的现实 生活打成一片,这样才能永远保持思想的敏 锐和活力。华君武曾画过一幅漫画:一个人在 "左"的瓶中禁锢久了,瓶子打破了,而那人的 身体仍保持着瓶子的形状。这大概能从另一 个角度启迪我们同样的思考。



(汉国无人) 石楼

**石楼** 唐代禅师,嗣法于石头希迁禅师,住汾州(今山西汾阳一带)。

#### 汉国无人

石楼禅师这日问一位僧人:"最近离开什么地方?"僧人答:"汉国。"

禅师问:"汉国的主人重视佛法吗?"僧人说:"真糟糕!幸好是问着我,如果问到别人就惹祸了。"

禅师问:"为什么?"僧人说:"连人都看不到,还有什么佛法可以重视?"

. 禅师问:"你受戒已经多少年了?"僧人答:"30年。"

禅师说:"好一个连人都看不到!"就责打 僧人。 ●满目皆人,僧人却眼中无人。万物皆体现佛法,僧人却视而不见,因此,他受责打是必然的。山川树木,花鸟虫鱼,天趣盎然,生机勃勃,无一不体现着自由自在的佛法。市井男女,人来人往,撞着一个,便有佛性,而这只有觉悟之人才能看到。也正是要觉悟之人去自觉觉他。不然,满世界去找佛,永远找不到。因为他把佛看成了脱离众生的异端。禅师贵打僧人,就是要僧人领悟这个道理。



(犀牛扇) 齐安

**齐安** 唐代禅师,俗姓李,海门(今江苏省内)人,参 见马祖道一禅师而得法,后住杭州盐官(浙江省海宁 县)海昌院,故以盐官为号。圆寂时约 90 多岁。

#### 古佛早已过去

一僧人问:"卢舍那佛(即报身佛)是怎样的?"

齐安禅师说:"给我把那个铜净瓶拿来。" 僧人就拿来了净瓶。

禅师说:"再拿回原处放着。"那僧人把瓶子放回了原处,又来问前面的问题。

禅师答道:"古佛早已过去啦!"

●禅师们常常用直接的方法来启示禅理, 而不是凭靠语言媒介。因为禅的真理就是生 命的定相,而生命的意义就是生活,就是活 动,就是实行,而不只是反映而已。一举手,一 投足,就有禅在其中。齐安禅师要僧人直接实 行动作,以从中领悟禅的生动的韵味。而僧人 的心灵尚未成熟到领悟的地步,因而白白放 过了"古佛"。禅就是生命的意味,这意味是超 越于判断和推理的。它在无序中体现有序,在 无目的性中发现某种目的性。这才是活的生 命,活的禅,活的佛。

#### 一棺两尸

僧人问大梅禅师:"什么是祖师西来的旨意?"大梅答:"西来无旨意。"

盐官齐安禅师知道了就说:"一个棺材, 两个死尸。"

后来玄妙禅师评价道:"盐官是行家。"

●真理随时而新,不是一成不变的。这摩祖师在他那个时代,那种个人参验的情况下悟得的"旨意",已随那时代和他本人皆入棺材而去。不能说这摩自身没有"旨意",只是这"旨意"在今天已成为陈迹,而需要灌注新的生命和灵气。守着死人的棺材,是会连活人也埋葬掉的。

### 犀 牛 扇

齐安禅师唤侍者:"拿犀牛扇子来。"侍者 回答:"破了。"

> 禅师说:"扇子破了,把犀牛给我。" 侍者无言以对。

●犀牛扇兒竟是一物,还是二物?禅师以 他奇特的方式点明:犀牛与扇,不可分别,扇 破则犀牛也破,扇存则犀牛也存。它们都统一在"犀牛扇"之中。这是禅师看待事物的一种思想方法,目的是要人去除分别之心,达到无碍无障的境界。譬如生死,都统一在"人"之中。人在则生死俱在,人灭则生死俱灭,又为什么要强分生死,贵生贱死,喜生怖死,只承认生不承认死?了悟此点,就过了生死大关,无论生死,均能坦然应对了。

#### 请和尚做主人

法空禅师来,向齐安禅师请教佛经中的各项义旨。齐安一一作了回答,然后叹道:"自你来后,我总没有做成个主人。"

法空说:"那就请和尚做主人吧。"

齐安说:"今天晚了,暂且回房中安歇,明 天再来。"法空便离去了。 第二天,齐安让一小和尚请法宅禅师。法空来了,齐安回头看小和尚说:"咳!这小和尚不懂事。让请法空禅师来,却请个经堂的看守人。"法空无语应对。

●法空只知寻经觅义,齐安也受此牵累。 故批评法空,也批评自己未得做主人。禅宗主 张自作主人,不依傍外物。如果只知捧书本为 圣旨,无异于经堂看守,还是奴仆相。人贵有 自己的独立见解,读书看经,要牵着书的鼻子 走,这才是主人。



(忽见驴叫) 惟政

**惟政** 唐代禅师,嗣法于马祖道一禅师,住洪州(今 江西南昌一带)百丈山。

#### 说与不说

惟政问南泉:"各地得道高僧,有没有不 说给人听的法呢?"南泉答:"有"。惟政问:"是 怎样的?"南泉答:"不是心,不是佛,不是物。"

惟政说:"这样的话,就说给人听啦。"

南泉说:"我是这样认为,和尚您的看法 怎样?"

惟政说:"我又不是得道高僧,怎知道有 说和不说的法?"

南泉请求道:"我不领会,请和尚说。"惟政回答:"我已经竭力地给你说过啦!"

●佛法或禅理,只有具有高度悟性的人才

可体会,一旦说出,即成为"不是心,不是佛,不是物"的别的什么东西。佛法在说与不说之上,它超越了语言。语言是表达表层意识的工具,而佛法(自性)属于人的深层意识,用语言表达佛法(自性),等于认贼作父。有一故事说:一僧人问慧林慈复禅师:"当一个人感觉到而说不出,他像什么?"禅师答:"他像哑巴吃蜜。"僧又问:"当一个人并没有感觉到却谈得有声有色,他像什么?"禅师答:"他像鹦鹉叫人。"这正是知道的不能讲,讲的不知道,所以领悟到的和说出来的绝不一样。

#### 房内有客

有一个老僧看见阳光透过窗户,就问惟 政禅师:"究竟是窗子靠向太阳,还是太阳靠 向窗子?" 禅师说:"长老的房里有客人,回去吧!"

●有人思考问题,常常会像老僧那样强作分别,钻进牛角尖,结果把简单的事也给弄复杂了。对这种人的这种提问,我们也只能如禅师那样回答:"回去吧!"

# 忽见驴叫

惟政禅师进京城,在路上看见一官人在 吃饭。这时忽然有一头毛驴叫起来。官人招呼 道:"头陀!"

禅师抬起头,那官人却用手指指驴。禅师 便指指官人。

●官人想侮辱禅师,而禅师指官人,意并 不在侮辱,而是认为万物平等,凡圣无别,官 人与驴,在自然的本体上并无分别。这是一种了悟了"是法平等,无有高下"的佛理后达到的一种广泛的平等意识。在这种平等观前,还有什么高低贵贱之分呢?



(路逢一虎) 智坚

**智坚** 唐代禅师,嗣法于马祖道一禅师,住池州(今 安徽贵池…带)杉山。

# 路逢一虎

当初,智坚和归宗、南泉二禅师一起外出 云游,在途中,碰见一只老虎,他们便各自从 虎边过了。

事后,南泉问归宗:"刚才见虎像个什么?"

归宗说:"像个猫儿。"

归宗又问智坚。智坚说:"像条小狗。" 又问南泉,南泉说:"我见是个老虎。"

●老虎像什么?像个猫儿,像个小狗,其言 甚壮,却与事实不符。唯有南泉老老实实答: "我见是个老虎。"不夸大,也不缩小,实事求 26 是。做事、看问题,应有这种是一说一,是二说 二的老实精神。智坚也许从中会得些启发吧。

# 挖 蕨 菜

一次寺院集体劳动挖蕨菜,南泉拿起一 根蕨菜,说:"这个最适合用来供养众僧。"

智坚说:"莫说这个,就是百味珍馐,他也 不希罕。"

南泉说:"虽然是这样,不过每一个都须尝过才能知道。"

●蕨菜好不好吃?须尝过才知。莫道已尝过百味珍馐,就"这一个",你不尝,便不知其味。神农尝百草,李时珍尝百草,如果都满足于已有的经验和知识,又怎能发现新品种、新药源?



(射鹿与自射) 慧藏

**薏菜** 唐代禅师,抚州(今江西省内)人,本为猎人, 经马祖道一禅师启发,省悟出家,后住石巩山,世称 石巩和尚。学徒参问,他常用弓箭拟示禅机。

#### 射鹿与自射

慧藏本以打猎为生。这天他追赶一只鹿 经过马祖庵前,遇见马祖,便问:"你看见有鹿 跑过去了吗?"

马祖反问:"你是什么人?"慧藏说:"打猎的人。"

马祖又问:"你懂得射箭吗?"惹藏答:"懂 得。"

马祖问:"你一箭能射几个?"慧藏答:"能射一个。"马祖便说:"你不懂射箭。"

慧藏问:"和尚懂得射箭吗?"马祖说:"懂 得。"慧藏问:"你一箭能射几个?"马祖答:"我

#### 一箭能射一群。"

慧藏说:"彼此都是生命,你怎么忍心射 一群?"

马祖说:"你既然知道这点,又为什么不 自射?"

慧藏说:"你要我自射,但没有下手处。"

马祖便说道:"你无始劫以来的无明烦恼,今天都算断绝了。"

慧藏便抛下弓箭,出家为僧。

●慧藏由射鹿转为自射,表明了他的觉悟,这种觉悟是一种顿悟,所谓"放下屠刀,立地成佛"。屠刀是指习染,断除了习染,便马上成佛。但这种顿悟,是长久的精神的斗争和困惑后的一种解脱。慧藏一直想放下"屠刀",因为他已认识到"彼此都是生命",但从射鹿转向自射,他却"无下手处"。只是经马祖点拨,30

他才顿时觉悟,抛下了弓箭。此时的慧藏,已 是新我换旧我,而这是经过一番"大死"才觉 悟到的。看来是几句简捷的问答,实则内心的 冲突与最后的解脱,经过了一个惊心动魄的 过程。我们要去除身上的习气习心,必须要有 这种"大死一番"的决心和勇气,这才能彻底 地复活,犹如火中凤凰,经烈火而再生。

# 在厨牧牛

一天慧藏在厨房干活。马祖来了,问:"你 在干什么?"

慧藏答:"牧牛。"

.马祖问:"怎么牧牛?"

慧藏说:"只要它一进草地,我便猛拉牛 鼻将它拽回。"

马祖说:"你这是真牧牛。"

慧藏心有所悟。

●慧藏未悟之前,经过了痛苦的内心斗争。悟道以后,仍时时警惕习染再生,心性放纵。如同牧牛,一发现牛入草中,便猛力拉回。人的修养也应如此。不是一朝悟道,便一劳永逸,而是要时刻警觉,防微杜渐,才能保持修养的成果,不断递步。

## 免它做什么?

有僧人问:"怎么样才能免除生死?" 慧藏禅师答:"免它做什么?" 僧人仍然问:"怎么样免除?" 禅师说:"那就不生死。"

●生死只是一个因缘和合的过程。要免生 32 死,就常性不生死,那就连人也免了。人自空而生,死了又归空而去,了悟这点,便不惧生死。生,就踏踏实实,抓紧时间作人,死,就轻轻松松,安然而去,又免它作什么?这才是达观者的生死观。

### 抓取虚空

慧藏问西堂:"你会抓虚空吗?"

西堂答:"能抓。"

慧藏问:"怎么样抓?"西堂就用手抓握虚 空。

慧藏说:"你不会抓。"西堂反问:"师兄怎样抓?"

慧藏抓住西堂的鼻子就拉,西堂痛得叫起来,说:"死命拽拉,鼻子都要拉掉了。"

慧藏说:"必须这样抓虚空才行。"

●抓取虚空,意为领悟佛的空无的真理。这种空无,是对世界本质的一种内心体悟,是对人的思维活动的一种全新开拓。其微妙之旨,难以用惯常的语言表述,难于用惯常的思维方式得到。于是禅师便用一个十分奇特的举动:拉鼻子直到拉得西堂疼痛大叫。用这方法来接引西堂,让他起疑拉鼻子怎么就是抓虚空,疑到头,疑破了,心中自然会有对虚空的全新感受。这就是禅的独特的领悟真理的方法。非如此,是永难达到禅的境界的。



(见僧来便面壁) 宝云

宝云 唐代禅师,从马祖道一禅师得法,住池州(今 安徽省贵池一带)鲁祖山,故以鲁祖为号。

# 拿什么吃饭?

有僧人问:"什么是不言之言?"

宝云禅师说:"你的嘴巴在哪里?"

僧人说:"没有嘴巴。"

禅师问:"用什么吃饭?"

僧人无话对答。

●所谓不言之言,是种不能用语言表述的 内心感受、体验或悟境,它不是用嘴巴说的, 而是用心"说"的,要你去体会、领悟。陶渊明 诗曰:"山气日夕佳,飞鸟相与还。此中有真 意,欲辩已忘言。"陶渊明从大自然的景色中 领悟到一种人生真意,这种真意就是"不言之 36 言"。僧人认为"不言之言"就是没有嘴巴,就 是闭口不说,这就大错特错了。

#### 见僧来便面壁

宝云禅师平时看到僧人进来,就面对墙 壁。

●宝云禅师如此做,可能是想让僧人自己去面壁参悟,而不要东问西问,胡生妄想,入了迷途。对宝云面壁,后来的一些禅师有赞同的,也有不赞同的。有的认为这种做法不能启发僧徒,有人认为这只是"放",而不懂得"收",也有的认为这是一种有效的方法。不管存处神师如何看待,宝云自有他接引学人的道理。释迦牟尼菩提树下静悟七七四十九日,智光顿耀。达摩洞中面壁九年,彻悟正道。面壁

者,示学人身陷思维困境中,非得剔除杂念, 专心证悟,超越寻常思维,方能破壁而出,见 一全新世界。"面壁十年图破壁",无论你是陷 入何种困境,只须坚韧己心,从正面想,从反 面想,从不正不反面想,从不想之中想,充分 开发你的心智潜能,你便能得到解脱之路,超 越之路。正是:山重水复疑无路,柳暗花明又 一村!



(庭院鹿) 甄叔

**甄叔** 唐代禅师。初习儒家典籍,壮年出家,于马祖道一禅师处得法,后住袁州(今江西省宜春一带)阳 岐山。

### 庭院應

禅月问:"什么是祖师西来的意旨?"

甄叔禅师托起数珠,禅月不知如何应对。

禅师问:"领会吗?"禅月答:"不领会。"

禅师说:"我曾经参见过石头(禅师)。"禅 月问:"看见石头得到什么意旨?"

禅师指着庭院里的鹿·问:"领会吗?"禅 月答:"不领会。"

禅师说:"它得到了自由。"

●佛法意旨与数珠之间,有什么联系?没有联系!那么禅师托起数珠,又是为了什么?40

就是要启示禅月,不要依惯常的逻辑思维去推知佛法,而是要从这种惯常思维的窠臼里解脱出来,在不可解处得到解答。禅师指鹿,则是进一步启发禅明;佛法的要旨是在让人得到自由自在,或者说解放人的精神世界。处处恐不通,悟不了,索性不这么想,不这么悟,而是另辟蹊径,开拓思维的新天地,这就会一通百通,一悟百悟,如奔跑之鹿,得大自由。



(吃饭来) 金牛和尚

**金牛和尚** 唐代禅僧,嗣法马祖道一禅师,住镇州(今河北省正定县一带)。

#### 吃饭来!

金牛和尚常常亲自做饭,侍奉众僧,到开饭的时候,抬着饭桶来到当堂,和尚跳着舞,呵呵大笑,叫道:"菩萨子,吃饭来!"

●这是一个快乐无忧的和尚,不视作恢送 饭为苦事,手足舞之,呵呵大笑,视众僧为"菩 萨子"。这是一位彻底摆脱了烦恼的觉者。禅 是实际的智慧,是达观的人生,是坦荡的心 胸,是供养众人的善意。我们何不也做一个这 样的快乐佛呢?



(打地示机) 打地和尚

**打地和尚** 唐代禅僧,得法于马祖道一禅师,住忻州(今山西忻县一带)。一直隐姓埋名,因以打地接引学人,故人称打地和尚。

# 打地示机

打地和尚自从领悟禅旨后,一直隐姓埋名。凡有学道者来询问,只是用棒敲打地面, 以此示意,当时称他为打地和尚。

有一次,僧人把他的棒藏了起来,然后提 问,和尚只是张开嘴巴而已。

僧人便问和尚的弟子:"每次有人提问, 和尚就敲打地面,是什么意思?"

弟子就从灶膛里取出一片柴,丢在锅里。

●和尚面对学道者询问,只是用棒打地, 找不到棒,便张口而已,总之,是以一种不可 解的方式来回答僧人,其目的也正在于告诉僧人:向外发问寻觅,终不会有答案。答案何在?还得反求诸己心,靠自悟、自觉。弟子将灶中柴扔进锅里,也是指僧人提问问的不是地方。柴只能归灶里,又怎能归锅里?对于不可言说的禅悟,禅师们就是这样采用奇特的动作或悖理的行为,来克服不可言说的困难,达到启发学人的目的。



(当胸一脚) 水潦和尚

**水源和尚** 唐代禅僧,得法于马祖道一禅师,住洪州(今江西省南昌市一带)。

#### 当胸一脚

水潦和尚当初第一次参见马祖时问:"什么是祖师西来准确的旨意?"

马祖说:"先礼拜!"

水潦才跪下叩拜, 马祖便当胸一脚, 把他 踢倒。

水潦大悟了,爬起来拍着手,呵呵大笑,说:"真奇怪!真奇怪!许许多多的禅定妙义, 只从一根毫毛的尖头上,就认识了它们的根本来源。"于是礼谢马祖,退下去了。

后来,他住持洪州一寺院,常对众僧人说:"自从让马祖踹一脚,直到如今笑不休。"

●禅师们常常采用直接的方法来启迪学人,这是因为在他们看来,禅悟是如电光石火一般的东西,禅应当在它活动的时刻当场捉住,正如生命,必须一气呵成,不得迟疑。不容思虑,不许也不能修正。这种直接法或直指人心法,有时是相当激烈或粗暴的。当头一棒,当胸一脚,在施者,是严肃的事情,在被施者,也是认真的事情。一棒之下,"打"出临济义玄的领悟,一脚之下,"踮"出水潦和尚的大悟。这是禅的特色,它比起温和的按部就班的推理、推断、论证来,也许更能迅捷地能模到真理的手指。



(苍天,苍天) 寰中

囊中 唐代禅师,俗姓卢,蒲坂(今山西省永济县) 人。少年时丧母,于并州(今山西太原一带)童子寺出家,后参见百丈怀海禅师而得法。先后住南岳常乐寺和杭州大慈山,故以大慈为号。后武宗废佛教,寰中穿俗人短衣隐居,大中年(859)重新剃发归寺。咸通三年(862)归寂,唐僖宗谥号性空大师。

# 苍天! 苍天!

寰中来到南岳常乐寺,在山顶上搭起一座茅庵。有一天南泉普愿禅师来访,问寰中: "怎样才是庵中的主人?"

寰中喊道:"苍天!苍天!"

南泉又问:"苍天暂且别说,怎样才是庵中主人?"寰中回答:"能领会就当即领会,别唠叨!"南泉拂袖而去。

●禅是富于生命的活力的,它不依逻辑推理而表现,它更常常是以生命的冲动形式而表现。面对南泉的提问,寰中高声呼喊:"苍天!"便是这种冲动的表现。也许苍天代表着虚空,庵中之人即是虚空。也许它只是一声呼喊,无任何字面的意义,却充满着生命,是活的语言,南泉尚不能当即领会这种大胆直露的生命的显示,他拂袖而去,而"苍天"的呼喊,震彻山谷,这难道不是真正的"庵中主人",宇宙主人的呼喊?

#### 说与做

洞山问簑中门下的一位僧人:"簑中禅师 有什么言语?"

僧人回答:"他有时对大众说:能说一丈, 不如去做一尺,能说一尺,不如去做一寸。" 洞山说:"我不这样说。"

僧人说:"怎样说呢?"

洞山说:"去说不能做的,去做不能说的。"

●"能说一丈,不如去做一尺;能说一尺,不如去做一寸。"襄中这话有一定的道理,但在洞山看来,这还不彻底,应是"去说不能做的,去做不能说的"。因为凡能说的,皆落入寻常知解,等于"不能做",即不能真正悟道。而要做的,即悟道,又是语言难以指述的。禅师的工作,便是去做这"不能说"的,在常人的思维世界里,另辟新境界,以丰富和提高人的精神生活。

#### 大慈识病

寰中禅师住持杭州大慈山,上堂说,"山 僧不懂得回答问题,只会认识病。"

当时有一僧人走出来,禅师便回到方丈去了。 去了。

后来玄妙禅师评道:"暂不说大慈寰中禅师识不识病,且看这僧人出来是病不是病?如果说是有病,那他每日里就难以行走。如果说不是病,他又出来干什么?"

○襄中说会识病,僧人便站出来,等于承认自己有病;但如真有病,又不可能站出来。禅师就是这样,只用一句话,便窥见了僧人的病:他的心中是迷乱的,有病无病,并不自明。禅师转身回方丈,等于让僧人反省:自己到底54

有病没病?病根是什么?禅师就是如此接引学人,启发学人,让他从自身的错失中觉悟惊醒。

# 般若以何为体

赵州从谂禅师问:"般若(——佛教最高智慧)以何为体?"

寰中答:"般若以何为体。"

赵州大笑而出。

第二天,赵州正在扫地,寰中问:"般若以 何为体?"

赵州放下扫帚,拍手大笑,寰中便回方丈 去了。

●我们也许有这种体验:当我们站在高山 面前高声喊:"你——是——谁?"高山则发出

回声:"你——是——谁?"如果我们再喊:"我 ——是——我!"回声则也道:"我——是—— 我!"也许我们只觉得此种现象有趣,但也许 我们会在轰然的回声应答中,在短暂的瞬间 产生一种感觉,不像是我在发问,而是高山在 发问,高山与我,浑为一体,我们似乎心有所 悟,领略到一种从未体会过的辽远、深邃与空 阔。禅师们应对禅机,也常用这种回声式的方 法。这是一种智者间的对话,借助语言的重 复,但在重复中又有了新的内容。除非我们也 达到这种智者的境界,否则我们便无法去理 解其中的禅性或悟境。体会这种回声中的禅 理,乃是一门伟大搬妙的艺术,赵州体会到 了,所以他才能如此开怀大笑。



(拄杖互打) 普岸

大道虚旷,常一真心。善恶莫思,神清物表。随 缘饮啄,更复何为。

---普岸

【译文】 大道真理,虚无旷渺,永恒如一, 归于真心。善恶都不要善意思虑,在万物现象 之上保持精神清净。顺遂自然,平常度日,除 此之外,又有什么可做的呢?

**普岸** 唐代禅师,洪州(今江西南昌一带)人, 参百丈怀海禅师得法。后听说天台山胜景,便在天台 结茅而居,当地建平田禅院,普岸为住持。

# 拄杖互打

一僧人来参谒普岸禅师,禅师便打了僧 人一拄杖。 那僧人上前来抓住拄杖。普岸说:"老僧刚才太冒失了。"那僧人便打了普岸禅师一拄杖。禅师说:"行家! 行家!"

僧人向禅师礼拜,禅师抓住他说:"是你 这僧冒失。"僧人大笑。普岸禅师说:"这个僧 今日大败了!"

●僧人来参调,必是悟道过程中有解不开的难题要来求证。禅师打一柱杖,意在使其在杖下醒悟,而这僧人回打禅师,禅师以为他已悟得禅机,故赞道"行家"!而僧人又来礼拜,说明他还杖只是表面功夫,内心并未领悟棒喝的禅意,故禅师说僧人"大败了"。可见,同是棒喝,却有实质不同。僧人的杖打,只是邯郸学步,东施效颦。现实生活中,这种效颦之举屡见不鲜,而这正是做学问、做人的大忌。

## 临济访师

临济义玄禅师去拜访普岸禅师。走到路口,见一大嫂正在使牛耕田。临济便问:"到平田的路怎么走?"大嫂打牛一棒,说:"这畜生到处走,到这里路也不认识。"

临济又问:"我问你到平田的路怎么走?" 大嫂说:"这畜生5岁了还使唤不得。"

临济心中暗想:"欲观面前人,先看他所为,这大嫂有抽钉拔楔之意。"

等见到普岸禅师,禅师问:"你见我嫂子 没有?"临济说:"已领教了。"

普岸就问:"最近离开什么地方?"临济 说:"江西黄檗禅师处。"

普岸说:"我就知道你见过行家了。"

临济说:"我特来礼拜和尚您。"

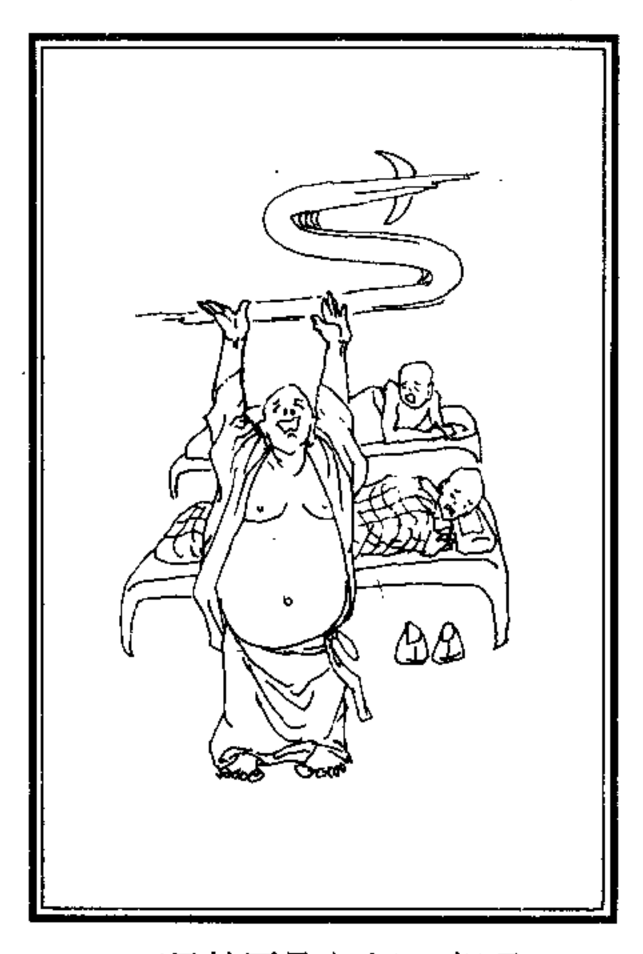
60

普岸说:"已经相见了。"

临济说:"宾主之礼,应该三拜。"

善岸说:"既然是宾主之礼,那就礼拜吧。"

●临济未見普岸,先遇普岸大姓。大姓明 为说牛,睹含说临济,欲与临济应对禅机,而 临济不明此理,故受到大姓讥讽。从这则故 事,可看出禅是如何普遍存在,使牛耕田,也 有哲理在其中。如心之人,当经常于此等平凡 琐事中细心体会,定会悟得人生真谛。



(尼姑原是女人) 智通

智通 唐代禅师,从归宗智常禅师学法,后住山西省五台山法华寺,自称大禅佛。

#### 尼姑原是女人

有一次,智通去参加归宗智常禅师的法会。一天,夜深人静,智通忽然大声叫喊起来: "我大悟了!我大悟了!"众僧人都被这喊声吓 了一跳。

第二天归宗讲法时问:"昨天夜里喊叫大 悟的僧人站出来。"

智通站了出来说:"就是我。"

归宗问:"你看出了什么道理,就说大悟了? 说给我们大家听听。"

智通说:"尼姑原来是女人。"

归宗感到很奇特。智通于是告辞归宗禅 师走了。 ●尼姑原是女人,说明智道确实领悟了禅的特点:普通、平常。不要把佛法禅机想得多么神秘,多么深不可测,其实它就存在于我们眼前、身边,就是那么简单明白。而简单的真理,许多人为妄见所敢,反看不明白。这种事例还少吗?

# 举手攀南斗

智通告辞归宗,归宗送到门外,为他提着 斗笠。智通接过斗笠,戴在头上就走,头也不回一下。

智通后来居住五台山法华寺,临终时作 了一首偈诗:

"举手攀南斗,

回身倚北辰。

64

出头天外看,

谁是我般人?"

●智通了悟真理,自我与自然合为一体,便成为顶天立地之人。偈诗中讲:举手摸到南极星斗,转身倚靠北极星辰,这还是在"天"的范围内活动。而"出头天外看",便已超出了天地的范围。这样的巨人,超越了时空,在常人所见"天"之外,窥到了更为广阔的自由境界,这是禅的理想,也是禅的现实。



(普化摇铃) 普化和尚

**普化和尚** 唐代禅僧,曾师事盘山宝积禅师。盘山圆寂后,便在北方云游,狂放不羁,见人不分高下,都 摇手中铃一下,时称普化和尚,住镇州(今河北正定县),与临济义玄禅师多有来往。

## 普化唱"打"

普化和尚在北方行脚化缘,有时在城镇,有时在墓地,常摇手中铃唱道:"明处来,明处打。暗处来,暗处打。四面八方来,旋风打。虚空来,连架打。"

一天,临济禅师教僧徒抓住普化和尚, 问:"总不这么来时怎么样?"

普化推开僧徒说:"来目大悲院里有斋饭。"

僧徒回来将情况讲给临济,临济说:"我 从来都怀疑着这家伙。" ●"德山棒,临济喝",是临济宗开悟学人的看家法宝,而普化则对此早心领神会,而且"打"得更彻底,更威风凛凛。"打"不是目的,而是手段,"打"去了速妄,便云开雾散见青天,了然洞见自家面目,那时便好大悲院里吃新饭。临济"怀疑着这汉",是夸赞,是不信?不得而知,但二人之间的因缘便由此结下,生出许多佳话。

### 普化摇铃

普化见人,无论是谁,都要摇铃一下。有时干脆将铃放在人耳边摇。有时他还拍拍对方的背,那人若回头,他便伸手道:"给我一文钱!"只要讨得吃的,哪怕不是吃饭时间,他也照吃不误。

一次,普化乘夜色进临济院吃生菜。临济说:"这家伙简直像一头驴。"普化便学驴叫。 临济对值事僧说:"细细给拌些草料。"普化便 喜孜改地说:"四处人不认识我,只有临济的 一只眼,到处为人开。\*\*

●普化的行为,在常人看来,近似癫癫,但在癫颠的外表下,却藏着一颗大智慧太自由的心。他逢人必接铃,意在譬诚世人。肚子饿了,便吃生菜。你说我是驴,我便作驴鸣。万法平等,无有高下,难道做"驴"就低人三分不成?他感叹知音难遇,所以赞临济一只眼,到处为人开,这一位忘却形骸,任运自然的游方僧,本人就是一只铃锋,警醒着沉迷的俗世。

### "棒喝"不同

这天, 普化和尚见官府马步使出行, 手下 人在前喝叫开道。普化便迎上去, 也大声喝 叫, 并拉开相扑的架式。

马步使见疯僧挡路,大怒,令手下人打了 普化五棒。

普化笑道:"像倒是像,说是却不是。"

●马步使也用"棒喝",喝叫开道,棒打和尚,但那只是耀武扬威,虚张声势,恫吓百姓,这与禅宗的以慈悲度人,棒喝开悟气全是「回事。普化幽默地说:"像倒是像,说是叫不是,"真是一针见血。

## 觅 去 处

普化和尚曾在街巷里摇铃唱道:"叮铃 铃,叮铃铃,想找个去处何处寻?"

这时道吾禅师遇见他,便拉住普化问: "你打算去什么地方?"

和尚反问:"你从什么地方来?" 道吾一时语塞。普化甩手便走了。

●据说,古希腊神庙前有一碑,碑上写着: "从何而来?往何而去?"这个关于人与世界的来去的问题,一直是哲学家们思考的问题。普 化摇铃唱歌,也是在苦思着这个千古之谜。道 吾问和尚去处,和尚反问道吾来处,道吾因本 身就不明白,故答不上来。依佛家说,人与世 界,无生无灭,无往无来。人寄居人世,只是因 缘和合,一旦散去,便归于空。所以,欲找到去处,实在是费力劳神的蠢举。悟了这点,便能不执着于生死之来去,而能踏踏实实,度过此生。

#### 贼!贼!

临济禅师这日与河阳、木塔二长老同在僧堂坐,正说到普化和尚每日里在街上疯疯 颠颠,不知他是凡是圣?这时,普化忽然闯进来。

> 临济便问普化:"你是凡人还是圣人?" 普化说:"你说呢?"

普化手指着三人说:"河阳长老就像新媳妇儿,木塔长老是老婆婆,只有临济这小家伙,还长着一只眼。"

临济便大喝一声。

72

临济说:"这贼。"

普化说:"贼!贼!"便出去了。

# 据铃入棺

唐减通年初(860),普化忽然进城对人

说:"请施舍我一件长袍。"有人给他棉袄,或定皮衣,他都不要,摇铃而去。

临济禅师知道了,便派人送给普化一口棺材。普化笑道:"临济这小家伙真好管闲事。"便接受了。于是向众人告辞,说:"普化明天要到东门去死。"

第二天,城里人都来为普化送行,一直送出了城。普化高声说道:"今天葬不吉利。明天吧,明天到南门死。"

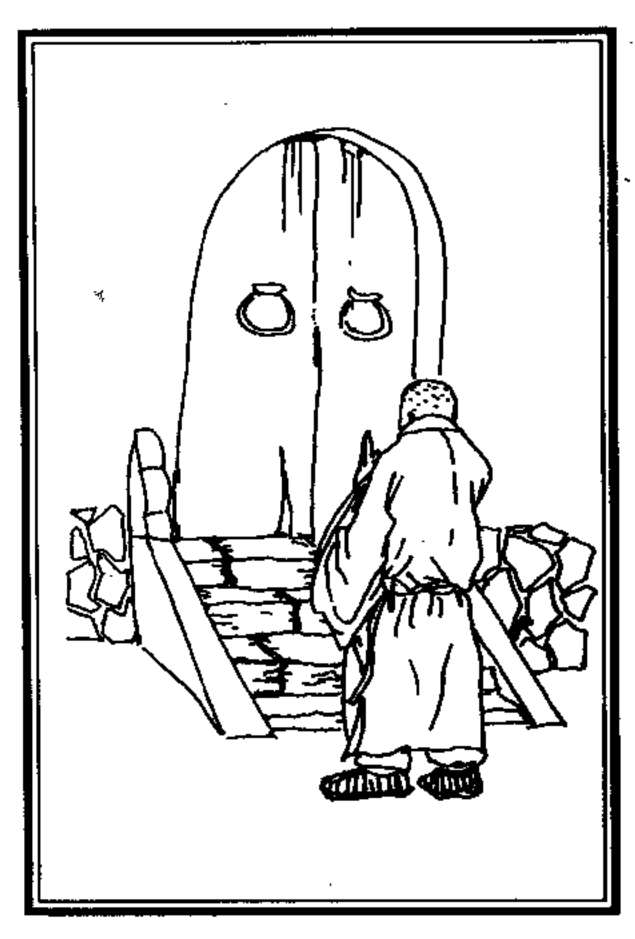
第三天,人们又跟随而去。普化又说:"明天到西门去死,才吉利。"

这样,送普化的人越来越少,人们都认为 普化在说疯话,不再理会。

到了第四天, 普化和尚自己扛着棺材出了北门, 摇着铃, 躺进棺材, 便闭目而亡。城中人奔跑出城, 打开棺材盖, 已不见普化, 只能听到那铃声在空中渐去渐远。

74

●普化之死,是他追求的禅的真理的一次生动体现,他真正做到了视死如归,从容而亡,静静而化,没有大悲哀、大慷慨、大激动,有的只是一种审美式的恬静与幽远,正同空中铃声,渐去渐远。人要达到这种精神境界,将是一种何等愉悦的事。那才是诗意的生,诗意的死。



(自报姓名) 良遂

**良遂** 唐代禅师,得法于麻谷宝彻禅师,住寿州(今 安徽寿县一带)。

### 自报姓名

良遂去参见麻谷禅师,麻谷看见他来,就拿起锄头去锄草。良遂跟到锄草的地方,麻谷看也不看他,就回到方丈,关上了门。

第二天良遂又去,麻谷仍然把门关上。良遂就敲门,麻谷问:"谁?"回答:"良遂。"刚称报名字,良遂忽然领悟了,说:"和尚别欺谩我,我如果不来礼拜和尚,差一点要被佛教经论蒙骗一辈子。"麻谷就开门相见。

良遂回到讲舍后,对众人说:"你们知道的,我都知道。我所知道的,你们不知道。"

● 良遂参见,麻谷两次让他吃闭门羹。良 77 遂心中的苦闷可想而知。正觉悟无门时,一声 自报姓名,突然发现了自我,觉悟之门就这样 打开了。这正是禅林中常用的接引学人的方 法,逼你无路可走,才有可能杀出一条生路。 禅悟的体验正类似俗语所说:"踏破铁鞋无觅 处,得来全不费工夫。"没有吃闭门羹、踏破铁 鞋的长期求常,也不会有豁然醒悟的结果,那 种只想舒舒服服地从他人口中得到现成答案 的想法,于事业、于工作、于学问都是有害无 益的。



(木叉叉颈) 秘魔岩和尚

**秘魔岩和尚** 唐代禅僧,求法于永泰灵**湍禅师,住** 五台山。

#### 木叉叉颈

五台山上的秘魔岩和尚,经常手拿一根木叉,一看见有僧人来礼拜,就叉住他的头颈说:"哪个魔鬼教你出家的?哪个魔鬼教你行脚的?答出了死在叉下,答不出也死在叉下。快说!快说!"学徒很少有能够应对的。

法眼代拟答语说:"饶命!"法灯代拟应对:"只对他伸长脖颈。"玄觉代拟答语说:"老 人家放下叉子算啦!"

● 禅以悟为始,以悟为终,没有悟,便没有 禅。正如某位禅师讲的:"悟是禅的尺度。"而 这种悟的获得,在秘魔岩看来,非得有大震 荡,大刺激,才能从日常的经验中彻底翻转过 80 来,那种平平和和的静坐修禅,是很难达到这种迅如雷电的收效的。木叉叉颈,就是这样一种大震荡,让僧人猛然惊醒觉悟。当然,只有那些已经经过了长期的精神探求和困惑的人,才可能在这种大震荡下幡然惊悟。一般人没有这种事前的苦寻经历,所以木叉对他们也就失去了作用。



(笏在僧手) 庆诸

汝等诸人自有本分事,不用驰求,无你是非处, 无你咬嚼处。一代时教,整理时人脚手。

——庆诸

【译文】 你们诸位自有本分之事,不用四 处奔求,无你论是论非之处,也无你咬文嚼字 之处。一代禅宗,要使世人觉悟正道。

庆诸 唐代禅师,俗姓陈,江西人,少年出家曾在沩山灵祐禅师门下学法,后来参拜道吾宗智禅师为师。 得法后一度云游在长沙一带。由洞山良价禅师推举 为石霜山寺主持。庆诸在石霜山二十年间,学众有长 坐不卧的,天下称为枯木众。唐僖宗闻师道誉,赐紫 衣,师坚辞不受。唐光启四年(888)圆寂,享寿八十一 岁。圆寂后被尊称为普寂大师。

## 触目菩提

庆诸去参见道吾禅师,问:"什么叫作目 光所及之处都是菩提智慧?"

道吾叫唤:"沙弥!"沙弥应答。道吾吩咐: "给净瓶添水。"然后再问庆诸:"你刚才问什 么?"庆诸重复前面的问题,道吾就起身离开。 庆诸从此觉悟了。

●菩提智慧无处不在。沙弥给净瓶添水, 悟者从这一日常小事中便能见出智慧。庆诸 专注于提问,却忽略了眼前,道吾便起身离 去。庆诸这才觉悟。对于有心之人,如果想获 得智慧,不可放过眼前琐碎小事、平凡景物。 相传大书法家张旭,因偶观蛇行草中,又遇挑 夫争道,从而获得灵感,成就狂草。可见,菩提 84 智慧,触目皆有,就看我们是否能做个有心之 人。

## 心中有物

道吾禅师有一天将众僧聚在一起说:"我 犯病了,就要去世了,然而却觉得心中有事, 很长时间不舒服,谁能为我除掉这块心病?"

庆诸说:"其实心和物都是空的,想除掉 心中物的这种想法更有害。"

道吾不禁说:"贤明啊! 贤明啊!"

●佛家讲究心无挂碍,旷达处世。道吾出题考众人,庆诸的回答充满哲理,受到道吾称赞。这则故事,类似于"杯弓蛇影"的寓言,而佛家的认识更为彻底,"心物俱非,徐之益患",是要人彻底放下因表的精神负担,还空

无的本来面目。有了这种空无观,心中还有什么放不下的?

#### 出门是草

庆诸禅师出师后,在湖南长沙一带云游, 早出晚归,行踪很没有规律。 .

一次,有个洞山门下的僧人来到长沙,庆 诸河他:"洞山和尚有什么话告示众僧吗?"

僧人答道:"夏至以后,洞山和尚说:'秋初夏末,兄弟们有的去东,有的去西,必须往 万里无寸草的地方去。'过了会儿又说:'请问 万里无寸草的地方该怎样去呢?'"

庆诸问:"有人回答吗?"

僧人答:"没有。"

庆诸说:"为什么不回答:出门就是草?"

僧人回去后就告诉了洞山禅师这件事。

86

洞山禅师说:"这是能聚集一千五百名僧徒的 高僧的话。"

因为这件事,庆诸禅师的道法被人发现了,好像米熟香飘一般,众人便请庆诸住持寺院。

●禅语里的"草",常有喻指俗世习染的意思。洞山要众人去无草处,是要众人断绝俗习,以见本性,而庆诸说"出门便是草",是说心一动念头,便会迷了本性,即是那舛。因为,欲断俗习的念头就是俗习。庆诸的看法比洞山深了一层,因此得到洞山表扬。在彻底的禅者看来,觉悟是要直见本性,而不是雕琢修饰,本性是空,见了这个本性,什么俗习,什么圣德,人便都不会去粘着,只是本本色色地去做人,去顺应自然,与宇宙一体,那才是真自由,真自在,也是真智慧。这才是心灵的完全

解放。

#### 空中一片石

一僧人问:"什么是祖师西来的意旨?" 庆诸禅师回答:"空中一片石头。"

僧人就礼拜。庆诸问:"领会吗?"僧人说: "不领会。"

庆诸禅师说:"幸好你不领会,如果领会就打破了你的头。"

●禅师启迪学生,不是给他现成的答案, 因为在他看来,这所谓"现成的答案"是没有 的,各人参悟不同,所得答案也自有深浅广狭 之别,而且这答案又非语言所能表述。但他又 必须给予接引,这就促使禅师们各运机智,设 计方便机关来引学生入门。对这个"祖师西来 88 意旨"的问谕,庆诸的接引话头是"空中一片石"。这是一个常识无法理解的形象。释的意思,也正是要学生意识到这种单凭常识理解的困难,而去开发心智,另辟蹊径,而释或者说佛,就是这种心智的开发,或曰觉悟。因此,禅师说:"幸好你不领会",如果你以常识领会了,就把活的话头领会死了,那空中的石头就会掉下来打破你的头。对禅师们的这种接引的话头,应该如此看,不然,指实了,以常识、字面意义去领会,或者根本无法理解,或者就给庸俗化了、阉割了。

# 遍世界不曾藏

庆诸禅师在方丈内坐,僧人在窗外问: "咫尺之间为什么看不到老师尊颜?"

庆诸回答:"遍世界不曾藏。"

僧人后来问雪峰禅师:"庆诸禅师说'遍 世界不曾藏',是什么意思?"

雪峰禅师回答:"什么地方不是石霜(庆 诸)?"

> 庆诸听说后说:"这老汉太性急了。" 雪峰听后说:"这是老僧罪过。"

●万物皆有佛性,我也有佛性,故"我"也 遍于世界,什么地方没有"我"?这里体现的, 是自我与自然融为一体,消除了我他分别的 一种体悟。觉者看待"我",早已突破了躯壳小 我的局限,那日月星辰、山水风云,无一不是 "我"的存在,"我"的外延,"我"的内涵。这样, 他能够具有云水胸襟、宽广目光和博爱慈悲 情怀,也就不难理解了。

## 笏在僧手

朝廷裴相公来拜见庆诸禅师。禅师拿起裴相公上朝时用的笏板,问:"这东西在皇帝手中就是圭,在官员手中就是笏,在老僧手中该叫做什么?"

裴相公无言回答。禅师便把笏板留下了。

●禅师认为万物虽有不同名分,本性却是一个。譬如笏,无论在皇帝手中、官员手中、僧人手中,它的本性并无区别。而世人却认名分不认本性,以为笏在皇帝手便至尊,在官员手便权威,在僧人手则无用。这都是逐名而背实。禅师问笏,也含有人皆平等之意。笏说穿了只是一块板,人们又为什么要跪拜在它面前呢?

## 懵懂僧入

庆诸禅师问一僧人:"最近去什么地方了?"

僧人说:"悟道去了。"

禅师便在地上划了一划,说:"你急忙忙 地来,还悟得这个吗?"

僧人说:"悟不得。"

禅师说:"你身上的僧衣这么厚,为什么 却悟不了这个?"

僧人说:"我僧衣虽厚,怎奈悟不了这个。"

禅师说:"这样的话,七佛出世也救不了你。"

僧人说:"说什么七佛,就是干佛出世也 教不了我。"

92

禅师摇头:"太不开窍了。"

僧人说:"那有什么办法?"

禅师便道:"到僧堂参禅去吧!"

僧人答应道:"是!是!"

●这是禅门中的一则小小喜剧。悟性高超的禅师碰上了一个根机迟钝的学生,他不但不能领会禅师的禅机,还自作聪明地"发挥"禅师的话,让人哭笑不得。有些人,别看"僧衣"厚,实则是徒有其表。恰如一副对子中讲的:"山间价笋,嘴尖皮厚腹中空。"

## 佛性如虚空

有人何:"佛性如虚空,对吗?"

庆诸禅师说:"卧时就有,坐时则无。"

●佛性如虚空,但这虚空不是绝对的 "无",它是有无的统一,既是有又是无。卧时就有,坐时则无。睡卧时,全部念头放下,身心 放松,适性自然,这就是佛性的体现。坐着时, 意识清醒,千思百虑,拘谨如缚,这就没有了 佛性。禅师要说明的,大概就是这个吧。

## 落花随水去

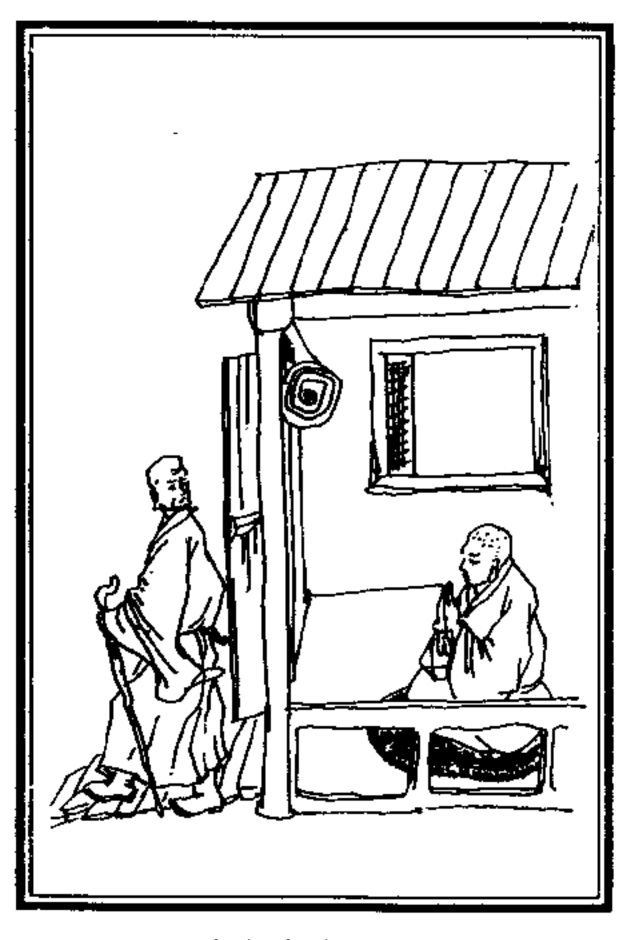
有人问:"什么是佛法太意?"

庆诸禅师答:"落花随水去。"

又问:"意旨如何?"

答:"修竹引风来。"

●禅师们经常喜欢用大自然的景色来表 达佛的真理。自然景观中的那种和谐、纯真、 淡远和诗意的美,正是佛的超功利、无思虑的 94 境界。落花随水,修行引风,禅师欣赏着大自然时,便与大自然合为了一体。他的情感、意 结、心境在大自然的陶冶中得到净化,从而得 到一种禅的神学领悟。



(仲兴卷帘) 仲兴

-

**仲兴** 磨代禅师,学法于道吾宗智禅师,住潭州(今 湖南长沙一带)渐源。

## 仲兴做侍者

仲兴在道吾禅师身边做侍者。这天他给 道吾倒茶。道吾端起茶杯说:"是斜是正?"

仲兴拱手作礼,走上前来,看着老师。

道吾说:"斜则总斜,正则总正。"

仲兴说:"我不这么说。"

道吾说:"你怎么样?"

仲兴从禅师手中夺过茶杯,端起说:"是 斜是正?"

道吾禅师说:"你没白当我的侍者。"仲兴 便礼拜。

● 茶杯的斜正,人世的邪正,在佛门看来, 97 都是心中有了分别之念才有的。佛法就是要去除人心中的邪正分别之念,使之归于一体,即无邪无正,自然如一。这样便能断却烦恼,进入方法一如、自在自由的禅境。道吾考察仲兴,故意将分别之念再予强调,而仲兴则夺过茶杯,反问"是斜是正",表现了他的不同见解。在这里,显示了禅宗的一种学风:无论是禅师还是侍者,真理面前人人平等,可以互相否定、批评。这是一种民主的学风。而这与佛门的平等观是一致的。我敬师,我更敬真理,我敬真理,正是敬师。这才是理想的学生。

#### 仲兴省悟

一天,仲兴随着道吾禅师到施主家去吊丧,仲兴摸着棺材问道:"生呢,还是死呢?"

道吾答:"生也不说,死也不说。"仲兴问: 98 "为什么不说?"道吾答:"不说,不说。"

回来的途中,仲兴说:"和尚今天必须对 我说。如果不说,就要打和尚了。"道吾说:"要 打听便,就是不说。"仲兴真的打了和尚。

回到寺院后,道吾说:"你还是离开这里吧,恐怕寺院的管事僧知道了有所不便。"于是仲兴礼拜告辞,隐居在乡村寺院。

三年之后,偶然听到小和尚念《观音经》, 念到"应该由僧人之身得到度脱的就示现为僧人"一句时,忽然彻底省悟。于是焚香遥拜说:"如今终于确知先师的遗言并非无的放矢。我自己不领会,却责怨先师。先师去世后,只有石稽(庆诸)师兄是嫡系法嗣,他定能为我证明的。"就去拜访石霜。

石霜见到他就问:"以前你打先师的那个 机缘领会了没有?"仲兴起身向前走了几步 说:"先请和尚说句转语。"石霜说:"不是说了 吗:生也不说,死也不说。"于是仲兴就叙述了 在乡村寺院领悟的机缘。随即又礼拜石霜先 师,设下斋席忏悔过错。

● 仲兴可谓直率之人,当他听老师"生也不说,死也不说"时,未能悟出话中之意,还以为老师真的不说,求知心切,竟动手打老师。三年后省悟了,十分懊悔,真诚地忏悔错误。这种求学的态度是值得肯定的。在佛家看来,人无生无死,所以既不说生,也不说死,生是自然而来,死是自然而去,来来去去,本性不变。这是教人以达观的态度应对生死大事,有其积极的一面。

# 寻找灵骨

这天, 仲兴拿着锹来到石霜师兄处, 在法 100 堂上从东面走到西面,从西面走到东面。

石霜问:"干什么?"仲兴回答:"寻找先师的灵骨。"

石霜说:"洪波浩渺,白浪滔天。找什么先师灵骨?"仲兴说:"正好使力气。"石精说:"这里针也扎不进,使什么力气!"

仲兴就把锹搁在肩上出去了。后来太原 孚上座代拟答语:"先师灵骨还在哩。"

●仲兴寻找先师灵骨,是要勘验石霜的禅悟。石霜说:"这里针也扎不进",是说自己禅机严密,恪守着"不立文字,教外别传,重指人心,见性成佛"的意旨。仲兴显然对此应答表示满意,故红锹而去。

## 仲兴卷帘

一天,宝盖和尚来访。仲兴便卷起竹帘, 在方丈内坐好。宝盖和尚见了仲兴,便放下竹 帘,回到客房去。

仲兴让侍者传话说:"长老远来不容易, 但还是隔着一条河。"

宝盖闻言,捉住侍者,打了一掌。侍者说: "不用打我,有方丈仲兴禅师呢。"宝盖说:"正 因为有方丈,老汉才打你。"

侍者回来把这事告诉了伸兴,伸兴说: "还是隔着河呢。"

● 仲兴卷帘,是向宝盖和尚示意:我这里心扉洞开,你看吧,空无所有。宝盖和尚却不领会,他做了一个放帘动作。这动作与卷帘看102

似对应,却不含禅机,因此仲兴说他"尚隔一条河",宝盖打侍者,仍是不切禅意,仍得不到仲兴的首肯。可见,宝盖只是学到了一些皮毛在胡乱支用。仲兴卷帘,意味深长。它寓意着心无一物,虚心坦荡,也寓意着赤诚待人,光明磊落。我们也应做这样一个心怀坦白的人。所谓"见人未抛一片心,话到嘴边留三分",这是世俗的作为,它只能给人际交往中带来猜疑、隔阂, 互不信任, 尔虞我诈。把你心灵的"价帘"卷起吧, 这才能吐纳百川, 包容宇宙。



(请打死老僧) 善会

明明无悟法,悟法却迷人。长舒两脚睡,无伪亦 无真。

-----善会

【译文】 真理明明白白,没有什么求悟方法。谈论所谓求悟方法,只能迷惑学人。就像人舒展两腿睡觉,无拘无束,自然适性,无所谓伪也无所谓真。

善会 唐代禅师,俗姓廖,广州人,幼时出家,先住 润州鹤林,后听道吾宗旨禅师劝说,赴华亭(今上海 市松江县)参谒船子德诚禅师而得法。唐咸通十一年 (870年)于澧州(今湖南澧县一带)夹山创立大同 院,居之十余年。唐中和元年(881)圆寂,享寿七十六 岁,谥号传明大师。

## 省悟迷惑人

有僧人问:"以前就有禅宗祖师旨意和佛教意旨,和尚这里为什么说没有?"

善善善善善善善善善善善善善善善善善善善。" 人。"

僧人问:"既然无饥人,我为什么不能省悟?"

禅师答:"就因为省悟将你迷惑了。"

●善会在一次上堂时讲:"从有祖师以来, 人们都领会错了,都把佛和祖师的语句作为 众人学习的典范,这就成了没有智慧的人。" 善会说:没有可以修成的佛,也没有可以获取 的道。人如果走了想省悟的念头,反倒会迷惑 了自己。三年不吃饭也不饿,是因为自身充 106 足,如果自身不充足,那只能向外觅食寻饭。而悟道正是自证自悟,求得自身充足。那种欲通过学习佛祖语句来省悟的人,是永不会省悟的。这种想法本身就是一种迷惑,譬如生死之义要靠自己认识,难道还能指望佛或祖师代替你的生死?

# 游鱼自迷

僧人问:"什么是道?"

僧人又问:"怎样才能领悟?" 禅师答:"清净之水,游鱼自迷。"

●什么是道?或者说,什么是真理?真理不 是圣人的语句,不是没生命的神像泥胎,不是 107 脱离现实世界的虚幻的光环。它活生生,鲜亮亮,如滋目的阳光,你能真切地感受到它,但它又没有固定的模式,具体的形状,如万里长空,不挂一片云。它是大自然和人生的韵律,歌唱着却没有声音,你只有用心仔细听,才能听到。这种"心听"就是参悟,就是领会。真理如清净之水,它是这样的清澈,可以称得上是"空无",但它又确实存在,游鱼发现不了这水,只是因为它自己速感,视而不见。所以,只有去掉蔽障心灵的种种杂物,包括试图寻找到真理之水的念头,那才能找到真理————因为你自己就是在真理之中,或者真理就在你的心中。

# 老僧坐具

有人问:"佛教和祖师的意旨,和尚您为 108 什么不许人问?"

誊会禅师答:"这些是老僧坐具。"

这人问:"那您用什么方法显示给人?"

善会答:"虚空没有挂针之路,你徒费认 线功夫。"

●在禅师看来,被一些人奉为圭臬的佛、祖旨意是没有的,要说有,也只是指给人一条 人门的途径要探寻,还得向自己内心去寻找。 就像僧人身下的坐具,给你提供了坐下来禅 修的用具,但坐具并不是意皆本身。禅师从来 不会给学生现成的答案,他能给学生显示的, 只是"没有"二字。学生要从什么也没有的老 师处找答案,就像拿着线向不存在的针穿去, 只能是白费功夫。那怎么办呢?只有一条路, 向自身去寻找,这就是禅师们所一再倡导的 自证的方法。

# 宁可赤脚

●佛经中有"黄叶止啼"的典故,是说父母 为哄小孩不哭,便拿片黄叶给小孩,骗他这是 黄金。小孩信以为真,果然不哭。等到大了,自 然知道黄叶不是黄金,还了黄叶真面目。禅师 把释迦牟尼看作是一片黄叶,也是指神圣的 佛只是引人求悟真理的一种权宜手段,一旦 得了真理,那也就没必要再去奉佛若神明了。 禅师更把禅宗祖师的所谓意旨看作是破草 鞋,认为还是光脚不穿为好,就是反对迷信祖 110 师,要人扔掉拐杖,独立思考,独立悟求真理。 指释迎牟尼为黄叶,指祖师玄旨为破草鞋,只 有真心理解了佛和祖师的禅师,才能有这种 看似亵渎的清醒认识。禅师的活对今人解放 思想,破除迷信不是大有裨益吗?

#### "请打死老僧"

一天,一僧人问:"和尚您曾说过,二十年 住夹山,没有举过禅宗门里的事例,是这样吗?"

善会答:"是的。"

这僧人便上前掀倒了禅床。禅师便离去 了。

第二天集体劳动时,禅师挖了一个坑,让 侍者把昨日那僧人请来,说:"老僧二十年只 说了些没什么意义的话。今天请你打死老僧, 埋在这坑里。如不打死老僧,那你就自己打死 自己,埋在这坑里吧。"

这僧人转身跑回僧堂,收拾了行装便悄 悄溜走了。

●禅师聚守自己的教学方法,让僧人自悟自证,决不迁就,为的是怕误人子弟,引人入歧途。而僧人中有不理解禅师这番苦心的。禅师便自掘坑,请僧人处置。僧人心知自己错了,便悄悄溜走了。从这则故事中,可见禅宗坚持"不立文字,教外别传",经过了多么激烈的矛盾。善会禅师坚持原则,严肃认真的师表风范,值得我们钦佩。

# 勿得雷同世人

唐中和元年十一月七日, 善会禅师叫来 112 主事僧,说:"我和众僧讲说禅理好多年了,佛 法的微妙,各人都应有所自知。我现在天命已 尽,要幻化而去,你们要多多保重,就和我仍 在你们身边一样,千万不要与世人雷同,徒然 地生出悲哀惆怅。"

说罢,安然地逝去了。众僧为他在松山树 立了灵塔。

●禅师将死,遗言语重心长。他特别告诫 众僧,不要学世人俗套,在人死时悲愁哭号。 这表现了禅师对死亡的一种平静从容态度。 后来的禅师提出,对死亡须作三种无常思维。 第一,思维死不可避免,人总是要死的,就能 对世间的财色名利等淡泊处之。第二,思维死 无定期,修行人应具有今日或明日必死的观。 念,这样就会抓紧分秒,珍惜时间,努力奋进。 第三,思维死时什么都带不去,除开自己所作 的善恶业之外,因此亲友哀恸,不但无益,反 而况乱将死者的心境,损伤活人的健康。如果 大办丧事,铺张准费,那就更没有意义了。常 做这三种思维,至少可减轻贪恋,乐观处世。



(卖油翁) 大同

大同 唐代禅师,俗姓刘,舒州怀宁(今安徽省潜山县)人,少小出家,后参翠徽无学禅师而得法,住家乡投子山,因以投子为法号。

### 卖 油 翁

有一天,赵州从谂和尚来到桐城县,大同(投子)禅师也正好出山,途中相遇而不相识。赵州向俗家人士暗中打听,知道是投子,就迎上去问道:"大概是投子山主吧?"大同说:"茶盐钱求您给一个!"赵州就先到庵中坐着。

过了会儿,大同提着一瓶油回庵了。赵州说:"很久向往投子,来到这里只见着个卖油翁!"大同说:"你只看见卖油翁,却不认识投子。"赵州问:"投子是怎样的?"大同提起油瓶说:"油!油!"

● 投于即是卖油翁,卖油翁即是投子,这里无凡无圣,无僧无俗,只有一个平平常常的"我"。这体现了禅师对人的本性的认识。人,无论他的身份、地位如何变化,都要保持自己的本性。如果"人一阔,脸就变","人一穷,志就短",那就是迷失了本性,就是人的异化,禅宗要人明了的就是这一点。

## 下 雨 啦!

有人问:"古人说,一种法能普遍地滋润 一切群生。请问什么是一种法?" 大同禅师回答:"下雨啦!"

●禅师的回答,似乎只是对"滋润一切群生"的一种复述、一种回应,好像什么也没回答。但其实,这正是一种回答,是将"球"踢回

去,让真理的追求者直接体会他提的问题中包含的真理,如果对方是具有悟性的人,他将会从这种回应或重复中得到启示,从而悟得真理。有一种投掷玩具,叫"飞去来",投手将它扔出去,它飞一圈仍回到原处。它的归点和出发点看来没变,但已有实质不同,因为归点已不再是出发点,而是经过了飞翔,而投手也就在这种看似没有变化的实质变化中,寻到了它的乐趣。

# 枯木龙吟

有人问:"枯木还能发出龙岭声吗?" 大同禅师答:"我说骷髅还能发出狮子吼 呢。"

■曹山本寂禅师曾有诗:"枯木龙吟真见
3.1.8

道,骷髅无识眼初明。"上面的问答,即从曹山诗来。枯木能龙吟,骷髅能作狮子吼,这是禅宗中"枯木禅"的看法。"枯木禅"的目的,在于心如死灰,灭尽妄念,如同大死一番,然后大彻太悟,求得精神的新生,真心的妙用。这摩面壁礼年,形如槁木,心如死灰,而一段真悟却从中发生,终作出龙吟狮子吼。这是一种脱胎换骨的修养功夫,没有彻底的自我否定的粉油,是做不到的。

## 金锁未开

有人问:"金锁未开时怎么办?" 大同禅师答:"开!"

■ 有时问题的解答,就在问题之中。提出了问题,也就同时提出了解答。金锁未开怎么
119

办?那就开吧,心里的疙瘩解不开怎么办?那 就解吧。这简单的道理,世人却常常不明白。

#### 推倒这老胡人

有人问:"释迦牟尼佛说:'天上天下,唯 我独尊。'怎样才是我?"

大同禅师回答:"推倒这老胡人,有什么 罪过?"

●据说释迦牟尼出生时,一手指天,一手指地,说:"天上天下,唯我独尊。"这故事表达了佛教童视自我、自信、自尊的信念,禅师要学人"推倒这老胡人",也正是倡导这种自信、自尊的精神。



(五百力士抬石头) 道明

道明 唐代禅师,俗姓陈,世称陈尊宿,系南朝陈皇室后代。参黄檗希运禅师而得法,住睦州(今浙江建德一带)开元寺。之前曾一度隐居,以编织蒲鞋养母,故有陈蒲鞋之号。九十八岁时圆寂。

## 五百力士抬石头

一日,道明禅师问座主:"座主讲什么 经?"座主回答:"讲《涅槃经》。道明说:"那我 问一段禅义可以吗?"座主说:"可以。"

道明便举脚向空中踢去,又吹了一吹,然 后问:"这是什么禅义?"

座主说:"经中没有这个样义。"

道明说:"真是个说谎汉。这是五百力士 抬石头,怎么说没有呢?"

● 这位座主是一个"本本主义者",离了经 122 书这个"本本",便不能解答任何问题。禅师踢脚吹气,说这是"五百力士抬石头",也许只是自家社撰,不过他反对单纯依赖经书,主张向实际生活觅取禅义的意思,却是很清楚的。

# 苕帚疙瘩

有僧人问:"不礼释迦,不拜弥勒佛时怎么样?"

道明禅师说:"昨天就有人这样问,给我 赶出去了。"

僧入说:"和尚您认为我问得不对吗?" 禅师说:"拄杖不在身边,苕帚疙瘩先打你三十下。"

●僧人提出如此问题,说明他并未真正理解"不礼释迦、不拜弥勒佛"的意义,禅师要用 123 苕帚疙瘩打他,正是要他明白自己的过错,去 真正领悟佛门为何反对连信偶像的道理。

## 僧人喝叫

道明禅师问一僧人:"最近离开了什么地方?"那僧人便大喝一声。

道明说:"老僧受你这一喝。"

僧人又喝叫一声。

道明说:"三喝四喝后做什么?" 僧人无言应对。

● 祥门喝叫,是一种启迪对方,应答对方 祥机的方法。运用这方法,要看场景、看对象、 看应答内容,总之,要从实际出发。僧人学了 此法,便熙撒照用,胡乱吆喝,故禅师讽刺道: "三喝四喝后做什么?"可见任何好的理论、方 124 法,都不能生搬硬套,必须融会贯通,这才能 运用得恰到好处。

#### 秀才书法

有个秀才来访,自称能写二十四家的字体。道明禅师便用拄杖向空中点了一点,问: "这是什么?"秀才不知所措。

禅师说:"还说能写二十四家的字体,连 书法中的'点'也不认识!"

●有的人自称学问高深,但却连最简单的问题都回答不上来,这种人一是吃骄傲自满的亏,让傲心遮蔽了心智,就像那位秀才一样;二是学问基础不扎实,好高骛远,不在基本功上下功夫,结果成了花花架子,正所谓"墙头芦苇,头重脚轻根底浅",因此难免当众



秀才书法

出丑。

## 帽子和门扇

这天,受过皇帝亲赐紫衣的大德和尚来 访。道明禅师拉了拉和尚的帽子带问:"这个 叫做什么?"

大德和尚答:"朝天帽。"

道明禅师说:"这样的话老僧我就不摘你的帽子了。"又问:"您平时修习什么学问?"

大德和尚回答:"修习《唯识》。"

道明问:"讲什么呢?"

大德和尚说:"三界唯心,万法唯识。"

道明禅师就指着门扇问:"这个是什么?"

大德说:"是色法。"

. 道明便说:"受过皇帝恩赐紫衣,在御殿 里讲过经法,为什么不持五戒,胡乱妄语呢?" 127 大德羞惭无言。

● 道明主张的是一种踏踏实实,不耍花架子的学风。问帽子,便答帽子,问门扇,便答门扇,何公故做高深,乱拉扯新名词? 这就是妄语,这只能透出这人的浅薄和庸俗。

#### 僧人偷果

有一位新来僧人参拜道明禅师,正礼拜 闻,道明叱道:"你这僧人为什么往我这里偷 果子吃?"

僧人说:"学人才到,和尚为什么说我偷 果子?"

道明说:"赃物就在暇前。"

● 偷果子是个比喻。僧人礼拜禅师,其目 128 的是为了向禅师处于我禅悟的现成答案,这 岂不是偷果子?僧人却听不出禅师话里有话。 道明禅师可称得上是明眼人。捉贼捉脏,那就 是在提醒僧人:我这里果子看得严,要吃果 子,得你自己去劳动——自己去悟禅理。



(舌头生疮) 灵观

**灵观** 唐代禅师,得法于黄檗希运禅师,住福州乌石峰薛老峰,时称老观和尚。

## 野狐精

灵观禅师平日总是关着庵门,人们很少见到他。只有一个施主每到吃饭时送饭,禅师才打开门。这天,雪峰禅师找了个机会来敲门,灵观刚打开门,雪峰便当胸揪住,问:"是凡是圣?"灵观吐口唾沫,说:"这野狐精!"便将雪峰推出去,又关上了门。

雪峰说:"我也只不过是要见识见识老见!"

● 灵观看来有些怪解,闭门不出,大概是要避开尘世烦扰,专心禅悟吧。雪峰问他"是凡是圣",他却骂雪峰为"野狐精",即惠乱禅

理者,可见他对禅理的领悟是很有造诣的。

#### 西院一片地

灵观居住的寺院西院有一片空地。这天 灵观禅师问院主:"西院这片地上安排什么为 好?"

院主说:"好供个佛像。"

禅师说:"好好一片地被兄放不净给玷污了。"

●在灵观看来,好好一片地,安排什么都好,可种菜、可种花、可盖房,唯独供佛不好。佛门子弟为什么对安放佛像如此不感兴趣,甚至认为是玷污了土地?这正是因为他明白佛是反对偶像崇拜的,佛自在人心,心中无佛,徒然地供个佛像,才是对佛的大不敬。

132

# 舌头生疮

僧人问:"怎样是佛?"灵观禅师伸出舌 头,那僧人便礼拜道谢。

> 禅师说:"慢!慢!你看到了什么就礼拜?" 僧人说:"感谢和尚慈悲,出示舌相。"

禅师说:"老汉我这几天舌头上正生着 疮。"

●僧人发问,禅师伸舌,僧人自作聪明,认 为这是禅师在出示舌相,却谁料,不是舌相, 而是老汉舌上生疮。这对那些迷信权威、自作 聪明的人是多么辛辣的挖苦和讥刺。"怎样是 佛?"如果把禅师的举止视作一种回答的话, 那就是:佛是人的本性的自然流露,不假修 你,不加造作,正如舌生疮便要伸舌一样。



(吃饭去) 石梯和尚

**石梯和尚** 唐代禅僧,嗣法于鄂州茱萸和尚,其余不详。

#### 吃饭去

石梯和尚有一天看见侍者托着钵到饭堂 去,就叫唤他,侍者应答。

和尚问:"哪儿去?"侍者答:"上饭堂吃饭去。"和尚说:"我难道不知道你是上饭堂吃饭去?"

侍者问:"除此之外,别的还能说个啥?" 和尚说:"我只问你本分的事。"侍者答道:"和 尚如果问本分事,那么我确实是上饭堂吃饭 去。"

和尚说:"你不愧是我的侍者!"

● 禅僧讲的本分事,指的是领悟禅义、超 135 脱生死的大事。侍者的回答表明,他对本分事的领会,就是顺遂自然,平常作人,不矫情,不做作。侍者可谓领悟了"平常心是道"的禅理,因而受到石梯和尚的夸赞。由此可见,禅佛并不是不食人间烟火的"怪物",恰恰相反,它正是体现在人间烟火中,它是平凡的真理,使人间的烟火透出它的本来的亲切、温暖和生命的意味。



(一指头禅) 俱胝和尚

**俱胝和尚** 唐代禅僧,嗣法于杭州天龙和尚,住婺州(今浙江金华一带)金华山。其"一指头禅"非常有名。

## 一指头禅

有位尼姑名叫实际,来到俱胝的庵中。

她头戴笠帽手执锡杖。绕着俱胝走了三圈,说:"你如果能说,我就取下笠帽。"问了三次,俱胝都无法对答。

当夜山神告诉他:"不必离开此山,将有 138 大菩萨来为你说法的。"过了十天左右,果然 天龙和尚来到庵院。俱胝忙以礼迎接,并把前 面的事儿全部说给他听。

天龙竖起一只手指向他示意,俱胝当场 就彻底省悟了。从此,凡有参学的僧入来到, 俱胝只是竖起一指,不作其他提示唱说。

俱胝有个童子,在外面只要被人问:"和尚说法的要点是什么?"童子也竖起一指。于是人们对俱胝说:"您那童子也会佛法,凡有人问也和您一样竖起指头。"

俱胝听了,这天便在袖中藏了一把刀子, 去问童子:"听说你会佛法,是吗?"

童子说:"是。"

俱胝问:"哪什么是佛?"

童子竖起一根指头。俱胝就拿刀斩断他 的指头,童子叫喊着逃出去。俱胝唤他一声, 童子回过头来。俱胝又问:"什么是佛?" 童子又要竖手指,却不见了指头。童子豁 然领悟了。

俱胝临逝世时,对大众说:"我得到天龙的一指头禅,一生用不尽。"说完就去世了。

●俱服因坚指而得悟,重子因无指而开悟,可见领悟不在指头本身。佛法不拘泥在具体形象上,它是超越形象的。有一故事说:有一算命的,遇有赶考的秀才们问他能否考中,算命的都坚一指作答,不肯开口。每次都很灵验,人都觉得他真神了。其实,他是用了一指的形象的多指含义:一定考中;一定考不中;一人考中;一人考不中;一个考中;一个考不中;一个考中;一个对考不中;一个对方不中;一个对方不中;一个对方不少。一个对方,一个对方,一个对方,一个对方,是用这种超越具体形象的现象,来喻指佛法的无所不在,应用无穷。换言之,人们可以通过一指,来多方领悟140

佛法玄旨,万法归一;法无高下,一律平等;佛在一粥一饭;一切众生皆可成佛……等等,在这里,一指只是一种表示,并不是佛法本身, 因此,拘泥于指头本身,就把生动的真理给僵 化了。童子是以血的代价获得了这一认识的。



(蝉蜕示机) 感温

**感温** 唐、五代时禅师,嗣法于投子大同禅师,大同归寂后,感温在投子山继承法席。

# 蝉蜕示机

感温禅师游山时,看见蝉儿蜕下的壳,侍 者问:"壳在这里,蝉儿到哪儿去了?"

禅师捡起蝉壳放在耳边摇了三五下,口 中发出蝉儿的鸣声。那个僧人于是领悟了。

●禅在某种意义上是一种自我的改造,自我的更新。禅也正同"蝉",蜕下陈旧的壳,而换上一个新我。这种蝉蜕不可强求,只能顺其自然,悟性到了,自然蜕去。这种蝉蜕又不是轻松的事,其间必经过痛苦。但痛苦之后,便是新鲜的生命,愉悦的鸣声。它仍是蝉,但已不复是原来那个旧蝉了,它已在精神上,甚至肉体上,都获得了新生。



(道膺做酱) 道膺

古人道,欲得保任此事,须向高高山顶立,深深 海底行,方有些子气息。汝若大事未办,且须履践玄 途。

**——進膺** 

【译文】 古人说,要了悟并保持修行得道的事,必须向高高山顶立,深深海底行,才能有所成功,你们如果这一大事还未完成,就必须努力实践,在真理之路上前行。

道膺 唐代禅师,俗姓王,幽州玉田(今河北省玉田县)人,少年出家于范阳延寿寺,二十五岁成大僧。其师要他研习经论,他弃之外出游方。后参洞山良价禅师而得法,住洪州(今江西南昌一带)云居。唐天复二年(902)归寂,谥弘觉禅师。

# 道鹰认错

道灣问老师洞山良价禅师:"什么是达摩 祖师的意旨?"

洞山说:"徒弟,日后你自己住持寺院,一 旦有人向你问同样问题,你如何回答?"

道齊顿然醒悟,向老师承认自己错了。

●洞山接引道膺的方法可谓巧妙,一句 "日后"如何如何,让道膺转宾为主,独立思考。道膺也就此明白:佛法须自证自悟,怒从 他人口中得答案,那无异看人饭菜解饥,终不可得。

# 天神送饭

道膺后来在三峰结庵而居,好多天不来 寺院。这天洞山见了道湾,便间:"你最近为什 么不来吃斋饭?"

道膺说:"每天自有天神给送饭。"

洞山说:"我还以为你是个有道的人,想 不到你还存有这种见解。你晚上来一下。"

道膺晚上来见洞山,洞山召呼道:"膺庵主!"道灣答应了一声。

洞山说:"不思善,不思恶,是什么?"

道膺回到庵中,寂然端坐,从此便见不到 了天神。

7億门认为,无心是道,若有这种或那种实相执着心中,便会障蔽了自性,也即佛性, 147 就会生出愚妄、盲目、偏见、狂热、浮躁等种种妄念。所以,要直见本性,必须扫空心中一切实相,做到心空境空,这才不会受其障蔽、迷惑。道膺在未悟之前,心中执有天神的实相,等到善恶不思之后,以前所执有的实相一扫而空,天神也被扫出心中,这时才复现了本性。"一片白云横谷口,几多归鸟尽迷巢。"心一旦有了"天神"的偶像,人便会迷失本性,成为"天神"的如来,此中进理,值得玩味。

## 从天降下则贫穷

道뺽禅师这天上堂对大众说:"得到了的 人不会轻视所得,明白了的人不会贱用所明, 有见识的人不会唉声叹气,得解脱的人没有 满足或嫌恶之心。从天降下的只能是贫穷,从 地涌出的则是富贵。从门里出去容易,从身中 148 出去困难。一动则身埋千丈,不动则当处生 苗。言语不要多,多则无用处。"

> 有僧人问:"为什么从天降下的是贫穷?" 禅师答:"因为对得到的不看重。" 僧人又问:"为什么从地涌出的是富贵?" 禅师答:"因为是无中忽有。"

●禅师的话,多有哲理。只就僧人问的两句话,从天降下则贫穷,从地涌出则富贵,对我们就很有启迪。依靠天上掉馅饼解饥度日,首先是不可能。即使真有这等好事,也只能使人产生依赖心理,变成伸手乞讨的乞丐,这不是贫穷是什么?而足踏在地上,切切实实靠自己双手耕耘、收获,那从地上涌出的自然是汗水的果实,是享用不尽的富贵。俗话说得好:"幸福不会从天降,财富全从手上来。"人只要自食其力,努力创造,便能"无中忽有",否则

150

"有"也会变成"无"。

## 归乡之路

有僧人问:"学人打算回乡,该走哪条路呢?"

道膺禅师答:"这就是。"

●僧人欲归乡,意指要返本归真,回归心 灵的家园。禅师答:"这就是",意谓这一愿望 就是归乡之路。有了信念和决心,路自然就在 脚下。没有路,也会走出一条路来的。

#### 新罗僧

一位来自新罗的僧人问:"佛法究竟是什么?怎么如此难说?"

道膺禅师回答:"有什么难说的?"僧人说:"那就请和尚说。"

禅师答:"新罗!新罗!"

●禅宗认为自心即是佛,佛即是自心。不明白这一点,偏要离了自心去寻找一个佛,那真是"蜀道之难,难于上青天"了。禅师回答:"新罗!新罗!"正是要新罗僧认识本心。识见了本心,佛法也就豁然领悟了。

#### 道膺做酱

洞山这日看见道膺在干活,便走过来问: "你在做什么?"

道膺说:"做酱。"洞山问:"用多少盐?"道 膺说:"慢慢放入。"洞山又问:"作成什么滋味?"道膺说:"做得的滋味。"

●对洞山的提问,道膺的回答极有意味。 这是因为做酱的工作正在进行中,放盐多少, 滋味如何,只能视具体情况而定。这是一种实 事求是的态度。事未完成,怎能便有结论?一 切结论,产生于实践之后。小到做酱,大到了 悟人生真理,皆是如此。



(抛僧入河) 定上座

**定上座** 唐代禅僧,得法于临济义玄禅师,其余未 谅。

### 定上座大悟

定上座初次参见临济禅师,问:"什么是 佛法的主要旨意?"

临济走下禅座,抓住上座。上座正迟疑, 临济又打他一掌。

上座正站着思索,旁边的僧人说:"定上座为什么不礼拜?"上座便敬礼,这时候,忽然彻底省悟了。

●佛法大意,超越语言文字之上,只能自心领悟。临济一掌,就是要打断定上座的妄思妄想,让他直见本性。定上座初不明白,经僧人点拨,恍然大悟,这才知道:佛法就是自心,154

除此之外,任何处都不可得,定上座礼拜,正 是感谢临济这一掌。

# 赤肉团上真人

定上座后来往南方游历,路遇岩头、雪峰、钦山三位禅僧。岩头问:"上座从哪儿来?" 定上座说:"从临济来。"岩头便说:"临济和尚 身体可好?"定上座说:"和尚已经去世了。"

岩头和尚闻言,十分遗憾,说:"我们三人 特去礼拜,谁知没有见他的福份。不知临济在 时有什么言句,请上座举一两则。"

定上座便举临济上堂时说的话:"赤肉团上,有一无位真人,常在你们的面门出人,还没领悟的请仔细看看。"定上座接着说:"当时有一僧人问:'什么是无位真人?'临济便从禅床下来,揪住这僧说:'快说!快说!'僧人犹豫

间,临济一把推开僧人,说: '无位真人是什么 干屎橛?'"

岩头听了,不觉吐舌。雪峰说:"临济真像 个白日劫道的贼!"钦山说:"为什么不说赤肉 团上非无位真人?"

定上座便抓住钦山说:"无位真人与非无位真人,有什么分别?快说!快说!"

钦山被定上座揪住,脸上一阵青一阵黄, 说不出话来。

岩头、雪峰便劝道:"这位新受戒的僧人 不识好歹,冒犯了上座,还望慈悲,饶过他。"

定上座说:"若不是两个老汉劝,我就把 这尿床鬼摁到地底下去!"

●赤肉团指人的肉身,赤肉团上无位真人即自心本性,也就是人人皆有的佛性。临济门下僧人不懂这点,以为离本性外还有什么无 156 位真人,故受到临济呵斥。钦山也不领悟,又举出一个"非无位真人",故受到定上座"棒喝"。真是有其师必有其徒,定上座风格之峻烈,比起临济毫不逊色。

## 抛僧入河

定上座在官署里吃了斋饭,回来的途中 在一座桥上坐会儿,正遇上三位座主。其中一 人问:"怎样是禅河深处须要穷究到底?"

定上座抓住他,要扔到桥下去。另外两位 座主走上来劝道:"触犯上座请别见怪,请慈 悲原谅!"

定上座说:"如果不是这两个座主说情, 定教他穷究到底!"

●临济宗常采用峻烈的手法,来使对方顿 157 悟。提出"禅河深处"这一问题,在定上座看来,完全是一种迷妄的表现。为了让座主剿绝这一妄念,他便就提问施动作:她入河中,让他去"穷究到底"!相信座主受此大震动,大刺激,便会顿然醒悟吧!



(见僧数钱) 从展

击电之机,徒劳伫思。

---从展

【译文】 禅机迅如闪电,思虑只是徒劳。

从展 五代禅师,俗姓陈,福州人,年十五,拜雪峰 义存为师。后梁贞明四年(918),应漳州刺史之清,住 漳州保福禅院,故以保福为号。

### 见僧数钱

一天,从展禅师看见一个僧人正在低头 数钱,就走过去,伸手说:"求你给我一文钱!"

那僧人见是禅师,便说:"和尚怎么落到 这种地步?"

禅师说:"我是到了这种地步。"

僧人说:"既然如此,那就拿一文钱去 160 吧!"

禅师反问:"你怎么落到这种地步?"

●佛门讲布施。以己之财分布于他,名之为"布",舍己惠人,名之为"施"。传说释迦牟尼曹舍身饲虎,教活生命垂危的饿虎母子,佛门提倡布施,是一种爱心的体现,更是为了破除个人的种种贪吝,达到普度众生的境界。布施应该是自然随性的,来不得半点的勉强和造作。一有利害的考虑,斤两的计较,"布施"也就成为另一种贪吝。因为佛家布施的动因,是洞悉了世事浮云的道理,摆脱了身内身外之物的牵绊。禅师乞一文钱,借人虽然给了,却是一番施舍的架势,经过了内心的计较。难怪禅师讥刺僧人"怎么落到这种地步"!

# 入火不烧

有僧人问:"怎样才能入火不烧,入水不 溺?"

禅师答:"如果是水火,就会被烧被溺。"

●修祥,是在了悟人生,清净心性,从而以 旷达的人生态度来做人行事。禅并不是神魔。 如果以为修禅就能获得某种超自然的法术, 入火不烧,入水不溺,甚至刀枪不入,那就入 了魔道了。若是水火,即被烧溺,譬如贪欲,智 者知其为"水火",而愚者视其为"珍宝"。前者 即是悟,后者即是迷。悟得了,便不会被"烧 溺",不觉悟,就会被"烧溺"。这就是禅的妙 用。

# 我不患聋

僧人问:"如要到达没有生死的境地,就 须要认识本源。什么是本源呢?"

从展禅师沉默了片刻,却问侍者:"刚才 僧人问什么?"

那僧人再问了一遍,禅师就吆喝着赶他出去,说:"我不是聋子!"

●沉默也是一种接引方法。如人面对旷野,大声问路,这时无人回答,那他只能自己去摸索前行。僧人不能领会禅师的用意,喋喋不休,结果只能被禅师赶出去。



(拿病来) 弘通

弘通 五代禅师,嗣法于曹山本寂禅师,住衡州常 宁县(今湖南省内)育王山。

## 拿 病 来

有僧人对弘通,禅师说:"学人有病,请老师医治。"

弘通禅师答道:"把病拿来,为你治疗。"

僧人说:"就请老师治吧。"

禅师说:"付药钱给老僧吧。"

●此僧欲治"病"——思想上的毛病,但对自己有什么病却不甚了了,或者,还有讳疾忌医的心理。因此,禅师用话语相逼,非要僧人自己明白"病"在哪里。真正查明了自己的病因,那病也就好治了。



(谁家树不春) 归仁

#### 三冬瑞雪应难改,九夏凝霜色转鲜。

——归仁

【译文】 冬季的瑞雪难以改变它, 夏季的 凝霜使它更鲜艳。

**归仁** 五代禅师,约九世纪下半叶和十世纪上半叶 在世。得法于疏山匡仁禅师,住洛阳长水灵泉寺。

# 灵泉竹

一天,一僧人问归仁禅师:"灵泉的竹子 什么样?"

归仁禅师答:"那不是栽种出来的。"

僧人又问:"会不会变化呢?"

归仁禅师答:"冬季的大雪难以改变它, 夏季的凝霜使它更鲜艳。" ●竹子被称为花木中的君子,往往象征着一个人的操守和品格。僧人问"灵泉竹",实际上是问禅师的人格修养——归仁住灵泉寺。禅师答:"那不是栽种出来的,"言外之意,是自心磨炼的结果。禅师认为,一个人的人格修养应做到风雪严霜都不能使它改变扭曲,古往今来,多少志士贤人,正是这样培育着心中的军竹。生活在今天的我们,也应培育自己的心中军什,无论遇到什么情况,都能洁身自好,宁折不弯,虚心正直,荫庇世人。

## 见佛似冤家

有僧人问:"我急切地投奔老师,见到老师该怎么样呢?"

归仁禅师回答:"看见佛就好**像看见冤家** 168 一样。"

●急切投佛,此时最易盲目迷信,迷失本性。特佛看如冤家,便能保持清醒头脑,一切从头悟起,凡事都问个为什么,大疑生大智慧,这样才能真正贴近佛的本义。这也是辩证法的体现。

## 东墙打倒西墙

有僧人问:"什么是灵泉干的活?"归仁禅。师回答:"东墙打倒西墙。"

僧人又问:"那凭什么过日子?"禅师答: "断脚的铛锅,没有烟的火。"

又问:"早晚二时用什么供奉?"

禅师说:"乡野老汉一起烧煮无米之炊, 溪边会合不来的人。" ●"东墙打倒西墙",意为家徒四壁,空无 所有。禅师的一条列答话,意在说明清净无为 即为自己干的活。无所求,无所忙,顺自然,适 本性,才能从容应对人生,断除烦恼。人常持 这种无欲清净之心,便不会觉得做人太累,生 活太累了。

## 谁家树不春

有一俗士问:"俗家人可以领悟佛法吗?" 归仁禅师答:"哪一座台子上没有月光? 谁家的树木不逢春天?"

●众生皆有佛性,人皆可以为佛,为舜尧,只要沐浴着智慧的月光,萌发心灵的春天。谈 到俗家人也可以成佛,另有一故事可互为映 170 发:清人石庞有一次遇上一和尚,和尚道:"你这样聪明、有悟性,为什么不出家?"石庞回答:"我出家已很久了,你们和尚,为什么不出家?"石庞认为自己的处世思想和生活态度早就是佛家了,而和尚反而留恋尘世俗务,算不上真正的出家人。



(死后当牛去) 处真

一片凝然光灿烂,拟意追寻卒难见。瞥然撞着豁入情,大事分明总成辨。实快活,无系绊,万两黄金终不换。任他千圣出头来,总是向渠影中现。

【译文】 一片灿烂庄严的光辉,着意追寻 终是难见。忽然省悟心胸豁亮,世间大事清楚 根源。真快活,再也没有条绊,万两黄金也不 换。任他千圣出头来,都是在他的光影里。

**处真** 五代禅师,嗣法于曹山本寂禅师,住襄州(今 湖北襄阳一带)鹿门山。

# 有盐无醋

一僧人问处真禅师:'什么是和尚您的家 风?" 禅师答:"有盐无醋。"

僧人说:"如果忽然有客人来,如何招待?"

禅师答:"柴门草户,感谢他远道而来。"

●禅师的生活可谓俭朴清贫,但他安于清贫,以清贫为家风。有客人来,也如实相待,不充阔气,不装门面。这是因为他懂得:"事能知足心常乐,人到无求品自高"。粗茶淡饭,柴门草户,不仅不妨碍修行悟道,而且还有助于净化心灵,抵御声色犬马的诱惑。

### 如何是禅

僧人问:"什么是禅?"禅师答:"凤凰入鸡笼。"僧人又问:"什么是道?"

禅师答:"藕丝牵大象。"

174

◆众生茫茫,俗世如笼。悟得了人生真谛,就能超越樊笼,取得心灵的自由和自适。悟不到,则只能过群鸡一饮一啄的凡庸生活,成为笼中囚徒。这就是禅的妙处。又说到道,得道,即了悟了自然规律,便能囚势利导,虽然是极细弱的藕丝,也能牵动大象。了悟不了,违背自然规律,即使是千斤巨绳,也牵不动大象。总之,禅师教人要顺应自然,适应本性,洞悉世界底蕴,以取得大智慧、大自由。这对今人是不无启发的。

### 死后当牛去

有僧人问处真禅师:"和尚百年后到什么 地方去?"

处真禅师答:"到山下李家当牛去。"

僧人说:"学生也跟随去,老师答应吗?" 禅师说:"你如果跟随我去,就不要和我 长同一双角。"

僧人答应了一声。

●禅师与僧人该论死亡,何等轻松自然, 生与死在他看来,真正是脚下的奴仆。与一些 善男信女求神拜佛,祈求死后升入天堂享福 不同,禅师说他的死后归宿是"去李家当牛"。 这当然是一句不可当真的话,禅师的意思只 是认为人死便意味着归于空无,侈读死后之 事乃无益也无意义之举。所以,不妨与僧人开 个幽默的玩笑,在玩笑中了悟生死的真谛。



(网中跳鱼) 深禅师

白鹭下田千点雪,黄莺上树一枝花。

——深禅师

【译文】 白鹭飞落田间,田间铺开一层白雪,

黄莺栖止枝头,树上绽开一朵黄花。

深禅师 五代禅师,十世纪时在世,嗣法于云门文偃禅师,住金陵(今南京市)奉先寺。

# 网中跳鱼

深禅师和明和尚来到淮河边,看见渔人 正在拉网,一条鱼儿泼喇喇从网里蹦跳出来。

深禅师说:"明兄,真机灵啊,竟全像一个 禅僧。"

明和尚说:"虽然这样,还不如当初别撞 178 进罗网里更好。"

深禅师说:"明兄,你省悟得还不够哩。"

明和尚一直琢磨深禅师这句话,直到半夜才明白过来。

●网中跳鱼,这生动鲜明的现象给深禅师。 的启示,一如学人久久参悟,豁然有得,那轻 松自在,尽在不言之中。而明和尚说:"还不如 当初别撞进罗网里更好。"深禅师对此话不以 为然。深禅师的意思是:如果没有迷、没有迷 中求悟的挣扎、奋斗,又怎能有迷云顿散后的 彻悟的喜悦和自在?"吃得苦中苦,方知甜中 甜。"觉者不惧身陷罗网,他追求得正是鱼出 网破的精神解脱。试图不经图感和痛苦而获, 得觉悟的喜悦,天下那有这等便宜事?

## 白鹭黄莺

法灯禅师作寺院的管事僧。这天他敲钟 集合众僧,到僧堂前答辩。深禅师,明和尚也 来了。

法灯问:"听说二位禅师在云门文偃禅师门下修禅很久,不知有什么高见,举一事例来让我们探讨。"

深禅师便道:"古人说:'白鹭下田千点雪,黄莺上树一枝花。'法灯您又怎么探讨?"

法灯正思考间,深禅师礼拜一下便回到 众人群中。

●白鹭下田,是鸟是雪?黄莺上树,是鸟是花?鸟已不复为鸟,而与雪、与花融为一体。悟道之人,在瞬间领悟之时,已身与天地宇宙融180

为一体,此时,他感受到的是如田间白鹭般的自由,是如枝头黄莺般的喜悦。禅的境界,便是这样一个审美的境界。"此情可待成追忆?只是当时已惘然。"禅妙不可言,用笨拙的逻辑思维,又怎能领略它的妙处?



(晒活经) 一休

一休禅师 日本名僧,生活于足利时代(1305—1358),生为帝王之子,后随母出家。

# 母亲的遗嘱

一休很小的时候,他的母亲离开皇宫,进入寺院习禅,而一休太子也就这样成了一名僧人。一休的母亲去世时给一休留下了如下的一封信:

#### 一休:

我已经完成此生的工作,如今就要复归 永恒了。我希望你好好用功,明悟你的佛性。 如此,你将会知道我是否进入地狱或永远跟 你在一起。

如果你是个大丈夫,知道佛祖皆是你的 仆人,你就可以放下书本,去为人类工作。世 尊说法四十九年,结果发现一字也未说着。何 以如此,你应知道。而假如你不知道但想知道的话,那就避免去做无益的妄想。

母字 不生不死身 九月一日

又:佛教的目的在于开悟众生。如果你依赖它的任何方法,那你就只是一只无知的昆虫了。佛经有八千卷之多,如果你完全看了而仍不见你的自性的话,那你就连这封信也不会看懂。这是我的最后遗言。

●一体母亲的遗嘱告诉一体,也告诉所有修行的人,佛就是觉悟自性,开悟众生。看书读经的目的是悟见自性,而不是做书本的奴隶。放下书本,自己做自己命运的主宰,去为人类工作,这就是成佛了,否则,只能永远是一只先知的昆虫。

### 独来独往

蜷川快要断气的时候,一休禅师来看他。 一休问:"要不要我引导?"

蜷川答道:"我独来独往,你有何见教?"

- 一休说道:"如果你认为你真有来往,那是你的妄想。让我给你指出没有来往的道路吧。"
- 一休这几话已把正道指明了,因此蜷川 也就微笑着去世了。
- ●佛教认为,人无生无死,无来无往。人来自空无,又归于空无。人生在世,只是因缘的聚合。因此,不必恋生也不必怖死。既生而为人,就踏踏实实做人,死亡既已来临,就微笑着迎接它。这就是觉者对待生死的态度。

185

## 死期到了

一休禅师自幼就很聪明。他的老师有一只非常珍爱的茶杯。一天,一休无意中将它打破了,内心感到非常狼狈。就在这时候,他听到了老师的脚步声,一休连忙把打破的茶杯藏在背后。当老师走到他面前时,他开口问道:"人为什么一定要死呢?"

"这是自然之事,"他的老师答道,"世间的一切,有生就有死。"

这时,一休拿出打破的茶杯说道:"你的茶杯死期到了!"

●聪明的一体,通过电视,已为中国的大 众熟知。从这则小故事也能见出一休的聪明 机智。通过打破的茶杯,故事告诉我们,世间 186 万物都遵循自然规律运行,有生就有死,想通 了这点,就一通百通了。

### 晒 活 经

传说比睿山是佛祖晒经书的地方,每到 晒经日这天,善男信女们便从四面八方来到 山上礼拜。

这天,一休和尚也来了。正是盛夏时节, 天气酷热。一休便在一株大树荫下坐下,把上 衣解开,袒胸露臂地歇凉。

- 一位僧人见了,便上前说道:"山上香客 众多,师父您这样不大好吧,不是有辱佛门风 气吗?"
- 一休听后笑道:"我这是在晒活经,你不介意吧?"

●在一体看来,经书只是一堆故纸,而人才是可宝贵的活经。一体袒胸露臂,是他不受 拘束,适性自然的举动,而这也正是禅宗追求 的自由自在,任性自然的人格。 **千利休** 日本高僧,千家派茶道的始祖,生活于十六世纪。

## 茶人与刺客

大胡是日本德川时代之前的一位武士, 他热心地跟千利休大师学习茶道。大胡的随 从武士加藤则把茶道视为一种贻误国事的玩 艺,他决定要宰掉千利休。这天,他去见千利 休,假称是来欣赏茶道的。

千利休大师一眼就看出了加藤的来意。 他说:"茶道是表现和平的气氛的,请武士把 剑摘下放在门外。"

加藤不理,说:"我是一名武士,我一向剑 不离身。不管茶道不茶道,我要带剑。"

"好吧,"千利休同意道,"你就带剑进来 喝些茶吧。" 茶罐在炭火上发出腾腾的热气。在茶水煮沸时,干利休突然将它打翻,弄得满屋都是烟雾。加藤吃了一惊,急忙奔出室外。

千利休连连道歉说:"过失在我。请回来喝些茶吧。我把你的剑弄脏了,让我擦干净了还你。"

这位武士终于明白了,在这样一种情况下,他是无法杀掉这位茶师的,因此,他就放弃了这个念头。

●千利休面对带剑的武士,镇定从容。而 武士却因茶水打翻,便惊慌失措。谁是真正的 无畏者,于此了然。武士放弃了杀害千利休的 念头,是因为他知道,对真正的无畏者,死亡 并不能使他屈服。从故事也可看出,茶道也是 一种人格修养方式,它不仅给人以美的享受, 也修炼着人的坚强从容的品格。



(地狱与天堂) 白隐

**白隐** 日本禅师,生活于日本明治时代(1867-1912)下半叶。

# 禅师与摔跤手

大波是日本一位著名的摔跤手。他体格强壮,且精于摔跤之道。但他有一个弱点;在私下较量时,即使他的老师也不是他的对手;但在公开表演时,他却腼腆得连他的徒弟也打不败。

大波觉得他应该去求教一位禅师,当时的游方禅者白隐恰好在附近的一座小庙中歇脚,于是他便前去叩见,说出了他的问题。

"你的名字叫大波,"这位禅师指示说, "那么,今晚就在这儿庙中过夜吧。想象你就 是那种巨大的波涛,并不是一个怯场的摔跤 手,而是那横扫一切、吞噬一切的狂涛巨浪。 192 你只要如此去做,不久就会成为全国最伟大的摔跤手了。"

禅师休息去了。大波开始打坐,尝试将自己想象成为巨浪。起初。他杂念纷飞,想了许多别的事物;但不久之后,他对波浪愈来愈有感应了,夜愈深而波浪愈来愈大。波浪卷走了瓶中的花卉,甚至连佛堂中的佛像也被淹没了。黎明尚未来到,只见海潮腾涌,庙也不见了。

到了天明,禅师发现大波仍在打坐,微笑着拍了拍这位摔跤家的肩膀,"现在,什么也不能烦恼你了,"他说,"你可以横扫一切了。"

这天大波参加摔跤比赛,大胜而回。自此以后,全日本没有一个人可以把他打败。

●大波在公开表演时打不败对手,是因为他缺乏自信。禅师要他静悟,想象大波汹涌, 193 正是要他排除杂念,树立信心,一当大波悟得自身就是大波巨浪,那就无敌于天下了。可见,人必须有自信心,而这种自信来源于对宇宙真谛的认识。当他与大自然合为一体时,他的力量就源源无穷了。

### 地狱与天堂

- 一位名叫信重的军人问白隐禅师:"真有 天堂地狱吗?"
  - "你是做什么的?"白隐问他。
  - "我是一名武士。"他说。
- "你是一名武士?"白隐叫道。"什么样的主人会要你做他的保镖?你虽有一把剑,可它太钝了,连我的脑袋也砍不下。"

信重听了愤怒异常,他拔出宝剑,正要刺向白隐的时候,白隐说道:"地狱之门由此打 194 开!"

信重听了一愣,心知自己错了,于是收剑 向他鞠了一躬。

"天堂之门由此敞开,"白隐说道。

●地狱与天堂,就存在于我们的一念之中。当我们趋向恶时,地狱之门便打开了。而 当我们趋向善时,天堂之门则为我们打开。地 狱天堂,就掌握在自己手中。

### 白隐与私生子

白隐禅师一向受到邻居的称颂,说他是 位生活纯洁的圣者。

有一对夫妇,是他的邻居,开着一家食品店,家里有个漂亮女儿。这天,夫妇俩突然发现女儿的肚子无缘无故大了起来。

夫妇俩大为震怒,追问女儿那人是谁。女 儿在一再告逼之下,说出了"白隐"二字。

夫妇俩怒冲冲地去找白隐算帐,但白隐 只有一句答话:"是这样吗?"

孩子生下来,就被送给了白隐。白隐虽已名誉扫地,但他并不介意,只是向邻居乞求婴儿所需的奶水和其他用品,非常细心地照料孩子。

一年之后,那位没结婚的年轻妈妈终子 吐露真情,孩子的亲生父亲是在鱼市工作的 一名青年。

她的父母将她带到白隐那里,赔礼道歉, 并要把孩子带回去。

白隐在交回孩子时只轻声说了一句:"是 这样吗?"

●有高度修养的禅师,他心地坦荡,不在 196 乎世俗的毀誉。他为了孩子,可以忍受误解和诽谤。他不点破年轻的孩子母亲的秘密,也是为了保护这姑娘免受不必要的伤害。这正是佛门慈悲为怀的表现。

南隐 日本禅师,生活于明治时代(1867-1912)。

## 一 杯 茶

有一天,一位大学者来向南隐问禅。南隐 不说什么,只是请他喝茶。

他将茶水倒入这位来宾的杯中,杯中水满了,但南隐仍在继续倒茶。

大学者望着茶水不断地溢出杯外,他简直搞糊涂了,便说道:"大师,茶水已经漫出来了,不要再倒了!"

南隐收起茶壶,说道:"你就像这只杯子一样,里面装满了你自己的看法和想法。你不 先把自己的杯子倒空,叫我如何对你说禅?"

●这则故事启示我们,要想领悟真理,求得真知灼见,必须先排除内心的种种杂念、妄 198

. .

想和偏見。盛满水的杯中不可能再装入茶水, 一个人的头脑中充满了无知的妄见,就会排 斥任何新思想的进入。让我们都来抖一抖我 们的头脑吧,倒掉旧的,好容纳新的! 契冲 日本禅师,生活于明治时代(1867-1912),曾任京都东福寺住持。

### 不识头衔

一天,京都总督首次来访。侍者将写有 "京都总督北垣"字样的名片送到契冲面前。

契冲说:"我与这个家伙没有关系,叫他 出去吧!"

侍者送回名片,表示歉意。

总督说:"那是我的错误。"说完,便用笔 把"京都总督"四字涂掉。

"噢,是北垣呀!"契冲看了侍者再次呈上的名片后说道,"我要见见这个家伙!"

●万法平等,无有高下。你越摆官架子,禅师越不买你的帐,非、你发现自性,找到自己 200 的本来面目,平平常常做人。联想到我们周围一些人,"官不大,僚不小",指手划脚,处处显出高人一等的架式,对这种"家伙",我们也应学学契冲的对付之道。



(抱女过河) 坦山

坦山 日本禅师,生活于明治时代(1867--1912)。

# 坦山与云升

云升禅师和坦山禅师,二人性格截然相 反:前者谨守佛戒,丝毫不犯,不但从不饮酒, 而且过午不食。后者则从不遵守戒规,要吃便 吃,要睡便睡,而且不分早晚。

一天,云升访问坦山,坦山正在喝酒。见 云升来,便举杯邀请,"要不要来上一杯?"

"我从来不喝!"云升严肃地说道。"连酒都不喝的人不是人,"坦山说道。

"你因为我不沉湎于毒液而故意骂我不是人!"云升气愤地叫道。"请问:我不是人是什么呢?"

"是一尊佛,"坦山答道。

●为人行事、适性为要、务公去矫饰,除虚伪、做一个坦荡真诚之人。坦山赞赏云升,也正是认为云升坦荡真诚。在他看来,他自己喝酒,是他适性的表现,云升不喝酒,也是云升适性的表现。人是否成佛,不在喝不喝酒,而在于是否能发现本心,还自己本来面目,这大概也正是坦山不拘佛戒的原因吧。

### 抱女过河

一次,坦山与道友赶路来到一条小河旁, 准备过河。河水滚滚,但木桥已坏,看来只能 涉水而过了。

在河边,还有一位漂亮的姑娘,穿着绸布衣裳,正为无法跨过那条河而发愁。

"来吧,姑娘,"坦山说道,然后就抱起那位姑娘,涉过了小河。然后与姑娘道别。

204

道友一直闷声不响,直到天黑寄宿在旅店,才按捺不住地对坦山说:"我们出家人不 近女色,特别是年轻貌美的女子,那是很危险 的。你为什么要那样做?"

"什么?那个女人吗?"坦山答道,"我当时 就把她放下了,你还抱着么?"

●修行之人远避女色,是因为心中有杂念那思,唯恐让女色乱了方寸。这说明他还没有修行到自然的人性。而真正觉悟的人,纵与女人接触,也是心怀坦诚,出自天然,毫无邪思恶念。坦山抱姑娘过河,是助人善举,并不产生其他邪想。而道友念念不放,正说明他尚未达到坦山那种一任真性的境界。

### 临终通知

坦山临终时写了六十张明信片,让侍者 寄出去,然后安详地逝去。

那六十张明信片上写道:

拙者即刻临终,特此通知。

坦山于七月二十七日

●坦山视死亡为寻常之事,通知一声,便 溘然离去,真正是赤条条一物不带去,无忧无 惧无憾。这是一种彻悟了生死意义的觉者的 死。让人感受到的是一种朴素的宁静,伟大的 安详。只有有了问心无愧的人生,才能有这样 宁静安详的死亡。 **峨山** 日本禅师。生活于日本明治时代,为滴水禅师法嗣。

### 距佛不远

一位年轻的大学生在拜访峨山的时候问道:"你读过基督教的圣经吗?"

"没有,试读给我听听,"峨山答道。

学生打开圣经,翻到"马太福音",挑了数节读道:"何必为衣裳忧虑呢?你想田野里的百合花怎么长起来?它也不劳苦,也不纺织,然而我告诉你们,就是所罗门极荣华的时候,他所穿所戴的,还不如这一朵花哩!所以不要为明天忧虑,因为明天自有明天的忧虑!"

峨山听了说道:"说这话的人,不论他是谁,我认为他是个已有所悟的人。"

学生继续读道:"求则得之,寻则见之,叩 207 则开之。因为,不论何人,皆可求得,寻见,叩 开。"

峨山听了说道:"很好。说这话的人,不论 是谁,我认为他是一个已距成佛不远的人。"

●无论基督教,还是佛教,其中都有很多 睿智的哲理。觉者们在许多问题上都有相互 沟通的共识。你要丰富自己吗?那就继承人类 的一切优秀文化遗产吧。

### 禅师和军人

某次,一队军人从事演习战,他们把队部 设在峨山禅师的庙中。

峨山对他的厨司说道:"让那些军官吃跟 我们一样简单的饭食。"

这使军官们颇为愤怒,因为他们一向受 208 到非常特殊的待遇。其中的一位跑来对峨山禅师说道:"你把我们当什么人?我们是拼命保国的战士。为什么不好好对待我们?"

峨山严肃地答道:"你把我们当什么人? 我们是人类的战士,不惜头颅脑髓要救度一 切有情众生!"

●峨山的答话,表明了禅师们积极的入世 精神、善度众生的慈悲情怀和为人类而工作 的崇高志向。这是禅宗最可宝贵的精神遗产。

#### 只管睡去

滴水禅师死前三日,峨山随侍床侧。他早 选定峨山做为他的衣钵继承人了。

当时刚有一座庙宇焚毁不久,而峨山正 忙着予以重建。因此滴水问他:"庙宇建好后 209

#### 你要做什么?"

- "等你病好了请你去说法,"峨山答道。
- "假如我活不到那一天呢?"
- "我们可请别人。"峨山答道。
- "假如你找不到人呢?"滴水问。

峨山大声答道:"不要问这些无谓的问题 了。只管睡去吧!"

●禅宗视生死为自然之事。认为生就应该 切切实实地生,死,就坦坦然然地死。生时不 忧惧死,死时也不留恋生。滴水临终,考查峨 山,看他是否了悟生死真谛。而峨山的回答表 明,他是悟得生死真谛的。的确,人死了,还为 那些无谓的问题费神,不是太没意义了吗?死 就死吧,"只管睡去",相信活着的人会把世界 上的事情做好的。



(桃水与乞丐) 桃水

**桃水** 日本禅师,生活于土七世纪,曾住持多座寺院,后离开寺院,与乞丐一起生活。老年时,在京都靠编草鞋卖钱度日。

### 桃水与乞丐

桃水是名闻遐迩的一位禅师,在他住持禅院时,许多人投在他的门下。这天,他突然宣布,他将辞去教席,并劝学徒们散去各奔前程。此后,谁也没有再发现过他的行踪。

三年后,他的一位门人发现他在东京的一座桥下,与一些乞丐生活在一起,这位门人立即恳求桃水给他开示。

"如果你能像我一样过上两天的时间,我也许可以教你,"桃水答道。

于是,这名学生与桃水一起过起了乞丐生活。第一天,与乞丐们一样乞讨,一块儿吃212

饭,睡觉,没有觉得有什么不好。

第二天,乞丐群中死了一人。桃水在半夜时分让这位学生和他一道将尸体搬到山边埋了,事完之后,仍然回到桥下他们的寄身之处。

桃水倒身便睡,一直睡到天亮,但他这位 学生却始终未能入眠。

天明之后,桃水对他说道:"我们今天不必出去乞食了。我们那位死了的同伴还剩下一些吃的。"说完,便自己一边吃,一边招呼学生吃,然而这位学生却是一口也吞咽不下。

桃水叹道:"我曾说你无法跟我学习,走你的路去吧,不要再烦我了!"

●桃水离开寺院,甘愿去过乞丐生活,大概是想更深入地贴近底层,实践他普度众生的理想吧。他与乞丐在一起,没有丝毫的自责213

自高心理,完完全全与这种别人看来只是低 践的生活打成了一片。而他的那位学生,却心 中仍摆不脱对乞丐的嫌恶和轻蔑,这正说明, 他与佛距离甚远。人人皆有佛性,人人皆可成 佛,乞丐也不例外。这里体现了桃水的平等的 意识。

### 桃水敬佛

桃水渐渐老了,每天奔波乞食有些力不 从心。他便学会了用饭做醋的手艺,以此来谋 生。

这天,他的一位朋友给了他一张佛像。他 将这张佛像挂在茅屋的墙上,并在它的旁边 贴了一张纸,上面写道:

"如来佛:我的茅舍颇窄,就请你这位过客在此暂居一会儿吧。但不要以为,我是因为 214 有求于你,要你帮助我来世生于你的天国才 这样做的呀!"

●敬佛不是为了死后好进天堂,敬佛只是为了表明自己安贫乐道,自食其力的信念。桃水禅师的行为与那些怀着自私的念头拜佛求神的人,真是有着天渊之别。

**滴水和尚** 日本禅师,生活于十九世纪,受法于仪山禅师,住京都天龙寺。

#### 一滴水

仪山禅师这天洗澡,因水太热,叫他的一个年轻弟子提桶冷水,冲凉一些。

这位弟子奉命提了水来,将热水冲凉了, 便把剩下的水泼在地上。

仪山见了,便骂道:"笨蛋!你凭什么要浪费寺里的一滴水?大小事物各有用处,应该善加利用。即使是一滴水,给树树也喜欢,水也活着。何不拿去浇浇花草?"

听到这里,这位年轻的弟子竟然因此开悟了,于是将他的法号改为"滴水"。老年时他作偈诗道:"曹源一滴水,济心七十年,受用不尽,盖地盖天。"

216

●每一滴水看来报小,但大海就是一滴一滴的水组成的,圆融无碍。失去了一滴水,大海也会渐渐干涸。人的善念也是这样一滴一滴形成的。珍惜每一滴水,让它们各尽所能,世界就会完美起来。

**良宽** 日本禅师,生活于十八世纪下半叶至十九世纪上半叶。

### 小偷与月亮

良宽禅师居住在山脚下的一座小茅棚中。一天晚上,小偷光顾他的茅庐,结果发现 没有一样东西值得一偷。

良宽从外面回来,碰见了这位老兄。"你也许是跋涉长途而来,"他对小偷说道:"不该空手而回。请把我身上的衣服当礼物拿去吧。"

小偷不知所措,大概是太穷了,便拿了衣服溜走了。

良宽赤着身子坐在石上看月。"可怜的家伙,"他在心里沉吟道,"可惜我不能把这美丽的月亮也送给他!"

218

夜色退去,天渐渐亮了。禅师突然发现昨夜赠给小偷的那件衣服,竟被折叠得整整齐齐,放在门外。

良宽不由欣喜地自语:"我真的送了一轮明月给他了!"

●禅师用自己的慈悲心肠,济世精神感化了小偷。他送给小偷的,不仅是一件衣服,还有一轮明月。这明月就是善念,就是觉悟正道。唯有自己心中有明月,清彻晶莹的月光才能照彻他人的心。

## 良 宽 劝 善

良宽有一个外甥,经常把钱花在一名妓女身上。由于这位外甥已经接管家产,亲友唯恐被他荡尽,就要良宽采取行动,予以制止。

良宽走很远的一段路去看他的外甥;他已多年没见过外甥了。这位外甥似乎很高兴与他的舅父相聚,特地留他过夜。

良宽坐禅坐了一夜,次晨离去时对外甥说道:"我想我是老了,两手直发抖,可否帮忙 把草鞋系上?"

外甥欣然助了他一臂之力。

"谢谢你了,"良宽说道,"你看,人老了就一天衰似一天。你要好好保重你自己啊!"他说完这话掉头就走,对于那位妓女的事一字未提。但就从那天早晨以后,他的外甥再也不花天酒地去浪荡了。

●人生一世,是非常珍贵的因嫁相合。人不能虚度一生,更不能把宝贵的生命耗费在 花天酒地的庸俗生活中。如果那样,到了老年 回首往事时,就会悔恨不已。

220



(洪川写字) 洪川

洪川 日本禅师,生活于十九世纪。

### 洪川写字

京都黄糵寺的山门上,有"第一义谛"四个大字。这是洪川禅师当年写就的书法珍品。

当年洪川写这四个字的时候,他的一位 性格坦率的弟子不知为他磨了多少墨汁,但 也作了不少批评。

"这幅写的不好,"洪川写了第一幅后,他 批评道。

"这一幅呢?"

"比第一·幅还差,"这位弟子又说道。

洪川耐着性子一连写了八十四幅"第 义谛",仍然得不到这位弟子的赞许。

最后,在他这位弟子走出去的片刻之间, 他心想,"这下我可避开他那锐利的眼光了。" : 222 于是,在心无所羁的情况下,自自在在地挥就 了"第一义谛"四个大字。

他的弟子回来看了说道:"神品!"

●心无所羁,便能挥洒自如。心有挂碍,便会缩手缩脚。人生世上,当有洪川这种写字时的大自在。"让别人去说吧,走自己的路!"

**山冈铁舟** 日本禅师,生活于十九世纪。喜以剑论禅,与高桥泥舟、胜海舟为幕府末期的著名"三枪手"。

# "一切皆空"

山冈铁舟到处参访名师。一天,他见了相 国寺的独园和尚。

为了表示他的悟境,他颇为得意地对独园说道:"心、佛,以及众生,三者皆空。现象的真性是空。无悟、无迷、无圣、无凡、无施、无受。"

当时独园正在抽烟,未曾答腔。他突然举起烟管将山冈打了一下,使得这位年轻的禅者至为愤怒。

"一切皆空,"独园问道,"哪儿来这么大的脾气?"

224

●苏轼也有过类似遭遇。他曾作一诗,讲自己已悟正道,世间的利、衰、毁、誉、称、讥、苦、乐这八风都吹不动他。一禅师见到苏轼的诗后,批道:"故屁。"苏轼大怒,过江来找禅师理论。禅师笑道:"八风吹不动,一屁打过江。"可见,人如果修养没有到真境界,任何一个小小的考验面前,都会露出破绽来的。

### 以剑论禅

一位僧人来向山冈铁舟禅师请教临济宗 的禅义。山冈铁舟再三推辞,但经不住僧人苦 苦请求,便答应了他。

他把僧人带到练剑场,与僧人练剑。剑光 闪闪,直练得大汗淋漓。练过剑后,山冈铁舟 给僧人倒茶。 僧人问:"剑已练完,请禅师讲说禅义吧。"山冈铁舟说:"我已讲过了呀,难道你没领会?"

看那僧人发楞的样子,山冈铁舟便解释说:"我是剑客,只会以剑论禅,而不会纸上谈禅。你如果不能从练剑中领会禅义,那我也就无能为力了。"

●禅是智慧的结晶,是对生动的自然律动的领悟。有心之人,将从舞剑、挑水、砍柴中,领悟其中的禅的妙义。僧人不懂此,只知从纸上、口头上领悟禅义。这样的纸上谈禅,只能误己误人。

### 得庵学剑

这天,一位叫鸟尾得庵的先生来拜访山 226 冈铁舟,说:"我虽入军籍,但剑术还不行。先生的剑术天下闻名,请您传授我一点绝招吧。"

铁舟说:"要学绝招,你最好到观音像前去学。"

过了一段时间,得**庵来见铁舟**,说:"我听从您的教诲,参拜了浅草寺观音像,在那里我接受了天下无敌的剑术,今天特来致谢!"

一一在浅草寺大厅的墙上,有"施无畏" 几个大字,得庵正是看到它才豁然大悟的。

●剑是人掌握的,只有"人"无畏,"剑"才会无畏。有了置生死于度外,万事俱无碍于心的悟境,剑也就有了灵魂。这样的剑,维护正义,削除邪恶,砍于当砍之处,收于当收之时,便能无敌于天下了。

**仙崖和尚** 日本禅师,生活于十八世纪下半叶至 十九世纪上半叶。

### 禅师的祝福

一位富人请仙崖禅师为他的家族永远兴 旺写些祝语,以便作为传家之宝而代代相传 下去。

仙崖展开一大张纸,写道:"父死,子死, 孙死。"

那位富人看了不禁发起火来,说道:"我 是请你写些祝福我家世代幸福的话!你怎么 开起这种玩笑来?"

"没有开玩笑的意思,"仙崖解释说,"假如你的儿子在你前面死,你将十分悲痛。假如你的孙子在你儿子前面死,那你和你的儿子都悲痛欲绝。假如你家的人一代一代地照我228

所写的次序死,那就叫做享尽天年。我认为这 是真正的兴旺。"

●人如能依照自然规律过完一生,即是安享天年的幸福。禅师只是实话实说,他并不为了讨好富人便假意奉迎,写些不着边际,实际上是瞒哄对方的大话、套话、假话。富人发火,正是内心愚痴的表现。这故事讲的道理十分浅近明白,但到了实际生活中,我们会不会又犯糊涂,只爱听恭维话而不爱听实话呢?———真是很难说。

#### 夜游学僧

仙崖禅师门下有一位年青的学僧,经常 在夜里起身,爬过院墙到外面去游乐。

> 一天夜里,仙崖到宿舍去察看,发现那位 229

学僧不见了,后来又在院子里面看到了他爬墙所用的高脚凳子。于是他将那个凳子挪开, 他自己则端坐在原来放凳子的地方。

学僧游罢归来,翻上墙头,伸脚往下踩凳子,结果一脚踏在了仙崖的脑袋上面。他觉得有些异常,赶紧跳下地来,定睛一看,不觉大吃一惊。

仙崖说道:"清晨气候很冷,小心不要着 了凉。"

自此以后,这名学僧再也不去夜游了。

●禅师的批评是委宛的,又是极有效的。 他这样做,正是为了让学僧自己去反省过失。 只有学僧自己知道错了,才能根除恶习。禅师 以身代凳,关照学僧"不要着凉",这是何等的 慈悲心肠。如此与人为善地批评都助对方,对 方多半是会接受的。

### 仙崖过关

一次, 仙崖经过箱根关。当时关口的守卫 严守一条禁令: 不许女尼入关。

守卫看仙崖长相清秀,误以为他是女尼, 坚决不让他进入。仙崖便坦然地解开衣服,大 声喝道:"是男是女,看看本物便知。"

守卫目瞪口呆,仙崖和尚哈哈大笑走入 关内。

●禅宗主张直指人心,见性成佛,就是要人去掉一切虚伪的矫饰,保持纯真质朴的本来面目。仙崖不受世俗礼法所拘,以赤条条本来面目坦然过关。生活中,又有多少"关口"?能以自然纯真本来面目坦然对待,"关口"也就成为坦途了。否则,不但难以过"关",还会

自己给自己设下不少"关口",使得人生的步 履拘谨难行。

#### 采果敬客

一天,一位客人来拜访仙崖和尚。仙崖 说:"请稍坐片刻,我去给您弄点美味来。"

仙崖走了。客人等啊等啊,直到太阳快落山时还没回来。客人不知仙崖究竟是什么意思,想走又不敢走,只好耐心等待。

天黑了,仙崖才气喘吁吁地回来了。他拿出十几个野山果,说:"几年前我曾在一座山上来到过这种山果,味道极好。今天我又去了,终于采到了,请您品尝品尝吧。"

说完,便高高兴兴地给客人敬果子,客人 吃了,觉得这果子可真是别有"滋味"啊! ●仙崖的举止在常人看来近似迂,近似 施:让客人干等一天,自己却去遥远的地方采 山果。回来了,高高兴兴,没有丝毫的不安与 歉意。而这正是仙崖极真诚的表现,没有世俗 的客套、应酬、敷衍,有的只是孩童般的真诚。 这才是人的本来面目呀。

### 仙崖劝架

有一天,仙崖在街上走,看见有一对年轻 夫妇在打架。男的打女的,女的哭喊道:"你杀 了我吧!我不活了!"

仙崖便接口说:"死了好!死了好!死了我 好为你超度!"

夫妇二人听了这话,吃了一惊,也不打了,也不吵了。

仙崖问明打架原因,原来是女的早上做 233 饭把饭煮糊了,男的一生气,便动了手。

仙崖听了一笑,便做了一首偈诗给夫妇 二人:

"富山白雪朝日融,

今朝米饭煮即融,

夫妻吵架睡即融。"

●人常常为一点妄念迷心,便生出嗔怒烦恼。细究起来,不过是饭煮糊了一类的小事。 仙崖劝架,旨在让人凡事往开处怒,没有什么解不开的疙瘩。富士山上的白雪,太阳一出就融化了。饭煮糊了,再煮新饭就是了。"天上下雨地上流,小两口打架不记仇",夫妻之间也没必要为一点琐事便大动肝火。凡事想开了,就能化解矛盾,使生活变得和谐融洽。 安积良斋 日本近代学者,生活于明治维新时代。

## 床头女像

在安积良斋的床头,无论何时都挂着一位女人的相片,还随时在相片下供献珍奇果品。这里面有一段有趣的因缘:

安积年轻时,娶了一位妻子。安积因幼年出天花,面貌变得非常丑陋,疤痕满脸,像个怪物。那女人嫌他面目丑恶,忍受不了,终于和他离婚了。

后来他又娶了一位女人,那女人也忍受 不了他的丑陋,离他而去。

安积对镜长叹,痛苦万分。但有一天,他突然明白了,一个人的价值在于他的心灵。身体的缺陷无法改变,但心灵是可以锻炼的。

于是他奋发努力,琢磨心志。后来拜在当 235 时大学者佐藤一斋门下,以坚忍的毅力,刻苦用功,终于成为当时第一流大学者。

他把这一切,归功于那因嫌恶她而离他 远去的女人。他想:"如果当初女人不嫌弃我, 就不可能促使我奋发,我不能忘记她的大 恩。"

于是他把女人的画像挂在床头,以表报答之意。

●德国大文豪歌德曹有句名言:"有时,一个人受到厄运的可怕打击,不管这厄运是来自公众或个人,倒可能是件好事。"安积良斋可谓受尽了厄运的打击。但他在某天顿悟后,使将厄运作为鼓励自己的磨石,结果成为第一流的学者。他感恩于那位女人,实际上是感恩于生活对他的锻炼。

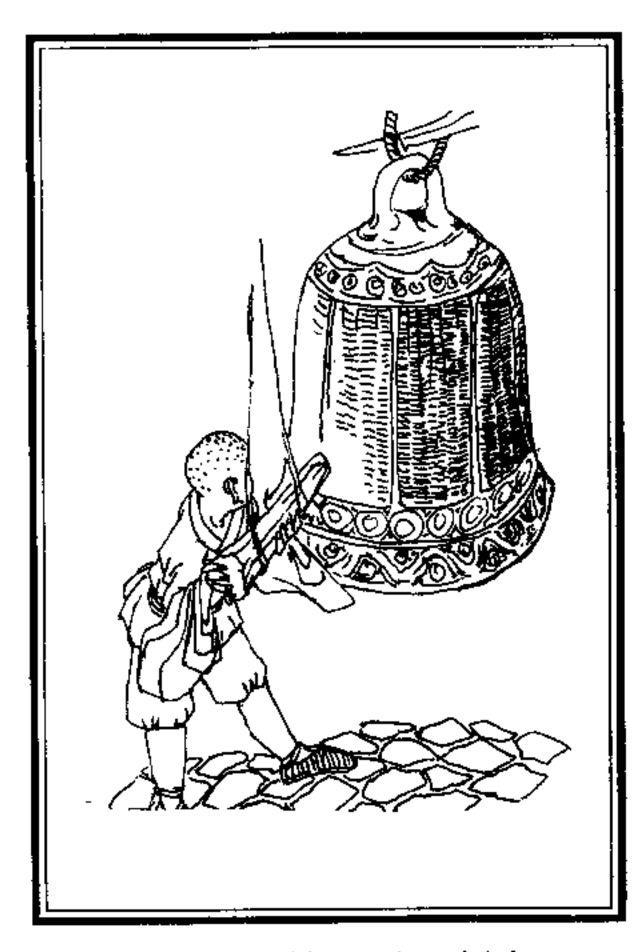
**宗旦** 日本禅师,为千利休的二传弟子,生活于十 六世纪下半叶至十七世纪上半叶。

### 宗旦惜花

一次,一名山僧将一枝白色的山茶花交给宗旦禅师门下的一位小和尚,让他转交宗旦。谁知小和尚手脚毛糙,把花儿弄坏了,花瓣散了一地。小和尚十分惶恐。这时宗旦禅师看到了,便让小和尚先去忙别的,他自己来处理这事。

等到小和尚忙完别的,到禅师房中来给 宗旦倒茶时,就见那光秃秃的花枝插在瓶中, 而在瓶前,整整齐齐地摆着白色的落花。

这片片落花甚至显得比花在枝上更加生 意盎然。 ●什么是禅心?对世间真善美常怀一颗慈悲爱惜之心,就是禅心。花瓣散落,看来美被破坏了,但经过禅师的惜花之手,花枝又恢复了它的美,甚至是一种更高层次的美。禅就是这样,运用慈悲与智慧,为世界为人类奉献着美。



(悟由敲钟) 森田悟由

森田悟由 日本禅师,生活于十九世纪中叶至二十世纪初,曾任永平寺贯首二十五年。

# 悟由敲钟

一天,奕堂和尚听到寺内晨钟宏亮,令人 心清意爽,便问身边僧人:"谁在敲钟?"

僧人答:"是新入寺的小和尚悟由。"

奕堂于是把悟由叫来,问道:"你今天献钟时,感觉如何?"

悟由答:"也没什么特别的,只是用心敵 就是了。"

突堂说:"钟声告诉我你感觉不同平常, 钟声清亮,难得一闻呀。"

悟由便说道:"也没有什么特别之处,只 是我敬钟为佛,虔诚谨慎,专心致志,这样来 敲它罢了。"

240

奕堂心中称许小和尚悟由的感悟,并训诫道:"终生处万事,勿忘今朝心。"

●常言道:"当一天和尚撞一天钟。"有人把敲钟只看作寻常惯例,钟是钟,我是我,这样敲钟,钟声也毫无生气意绪。而悟由则视钟为佛,视钟为己心,钟与我,浑然一体,钟声即是自己心声的自然流露,这样敲钟,钟声便也有了生命。人生一世,须全身心投入。投入地爱一次,投入地笑一次,投入地活一回,那你就能领略到其中的禅意和诗意了。

# "没 把 握"

平日,如有人问悟由禅师什么事,禅师都只回答:"没把握。"人们总想让他说出另外的话,但始终得不到。这件事传到明治维新的元241

勋伊藤博文耳中,伊藤便也来参拜禅师。

伊藤说:"禅宗讲'立生死岩头,方得大自在'。我也是从枪林弹雨中闯过来的人,不知您对此有何见教?"

悟由禅师这次没说"没把握",而是张开慧眼,说了一句:"人总讲自己过去的经历是不成的。"

伊藤闻之,心中一动,低头惊叹道:"我今日参到了活禅!"

●佛门讲:"天地开初,一切现成。"所谓开 天辟地之初,就是眼前、现在,这一瞬间。离开 了眼前、现在、这一瞬间,佛也无、禅也无。过 去已成为过去,信守真理、探寻真理,须从"现 在"入手。修行之事,不是一劳永逸的。要获大 自在,就要时时禅悟,这样才能日日新,年年 新,永远拥有大自在的新我之人。

### 后 记

佛教传入中国后,与中国的传统文化相结合,产生了中国禅宗。从唐宋时开始,禅宗便远播至朝鲜和日本,在本世纪初,又由日本学者传至欧美,遂使禅学成为世界文化中的一门显学。

本书作为"觉者之路"丛书的第三本,除收入了玄觉、惟政、普化、从展、深禅师等近 50 位中国唐、五代禅师的故事外,还收入了一休;自隐、坦山等近 20 位日本禅僧的故事。

權揭示的人生真理,平凡而深刻,它的缺陷和它 的高妙之处都十分令人瞩目,值得后人去批判地继 承。

佛经中有一故事,讲天神自空中雨花,赞叹须菩提尊者无言的智慧。本书所收的,均可称为觉者的智慧故事,五彩纷呈,故定名为《空中雨花》。